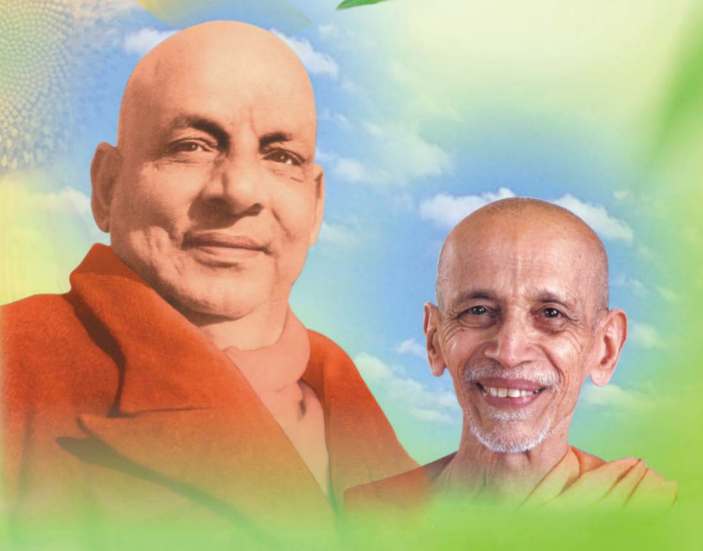
યોગ, સ્વાસ્થ્ય અને નૈતિક જીવન મૂલ્યોનું માસિક



વાર્ષિક લવાજમ : રૂા. ૧૫૦/- 🌘 વર્ષ - ૧૩ અંક - ૬ જૂન - ૨૦૧૬

Postal Registration No. GAMC 1417/2015-2017 Valid up to 31-12-2017 RNI No. GUJGUJ/2003/15738

Published on 4th of every month and Posted on 5th of every month at PSO, Ahmedabad-2. Annual Subscription Rs.150/-



### પ્રાર્થનાશક્તિ

એક વાર તમારા હૃદયના ઊંડાણમાંથી કહો કે, ''હે પ્રભુ! હું તારો છું. તારો જ બની રહીશ. મારા પર કૃપા કર. હું તારો સેવક અને ભક્ત છું. ક્ષમા કર. મને પથપ્રદર્શન કર. મારી રક્ષા કર. જ્ઞાન પ્રદાન કર.'' મનને સ્વાભાવિક ભાવનામય બનાવી દો. પ્રાર્થના તરત જ સંભળાશે. પ્રત્યુત્તર પણ સત્વરે મળી જશે. તમારા દૈનિક જીવનસંગ્રામમાં નિત્ય પ્રાર્થના કરો. પ્રાર્થનાશક્તિનું રહસ્ય સહજ પ્રાપ્ત કરો. આ માટે તમારામાં પ્રબળ આસ્તિક્યબુદ્ધિ હોવી જોઈએ. - સ્વામી શિવાનંદ



શ્રી શિવાનંદ આશ્રમ, અમદાવાદમાં ભગવાન શ્રી વિશ્વનાથ મહાદેવનો ૨૧મો પાટોત્સવ (તા. ૨૦-૫-૨૦૧૬)



સિંહસ્થ કુંભમેળો - ઉજ્જૈન ખાતે સંત સમાગમ (તા. ૭-૫-૨૦૧૬)



શ્રી વિશ્વનાથ મંદિર, શિવાનંદ આશ્રમ ખાતે, પૂજા નિરત પૂજ્ય સ્વામીજી, ડૉ. અનિલ શ્રીવાસ્તવ લખનઉ અને શ્રી રવિ પોનાન્ગી (એટલાન્ટા) (૩-૫-૨૦૧૬)









ગુજરાતી સાહિત્ય પરિષદ, ગાંધીનગર દ્વારા સારસ્વત શ્રી ગુણવંત શાહને 'સાહિત્યરત્ન' એવૉર્ડથી નવાજવામાં આવ્યા. પૂજ્ય સ્વામીજી દ્વારા અભિવાદન (૧) શ્રી ગુણવંત શાહ (૨) શ્રી વિનોદ ભક્ર (૩) માનનીયા આનંદીબેન પટેલ (મુખ્યમંત્રી, ગુજરાત રાજ્ય) અને (૪) પૂજ્ય મોરારિબાપુ

# શ્રી સ્વામી શિવાનંદજી મહારાજની પ્રેરણાથી પ્રકાશિત **E**व्य अवन

સંસ્થાપક અને આદ્યતંત્રી : બ્રહ્મલીન શ્રી સ્વામી યાજ્ઞવલ્ક્યાનંદજી (ડૉ. શિવાનંદ અધ્વર્યજી)

સંપાદક મંડળ :

અધ્યક્ષ : શ્રી સ્વામી અધ્યાત્માનંદજી (તંત્રી) ડૉ. મકતભાઈ જે. પટણી શ્રીમતી રૂપા મજમુદાર

વર્ષ: ૧૪

તંત્રી: શ્રી સ્વામી અધ્યાત્માનંદજી લેખ મોકલવાનું સરનામું :

શિવાનંદ આશ્રમ, જોધપુર ટેકરી. અમદાવાદ - ૩૮૦ ૦૧૫. ફોન : ૨૬૮૬૧૨૩૪, ૨૬૮૬૨૩૪૫

મુખ્ય કાર્યાલય : 'દિવ્ય જીવન' માસિક, તેનું લવાજમ : સ્વામી ચિદાનંદ સર્વજીવસેવાનિધિ ઇતર પત્રવ્યવહાર અને મહામંત્રીનું કાર્યાલય :

શ્રી યજ્ઞેશભાઈ દેસાઈ ગુજરાત દિવ્ય જીવન સંઘ શિવાનંદ આશ્રમ, જોધપુર ટેકરી, સેટેલાઈટ માર્ગ,

અમદાવાદ-૩૮૦૦૧૫ કોન : ૨૬૮૬૧૨૩૪ ટેલિફેક્સ: ૨૬૮૬૨૩૪૫

E-mail: sivananda ashram@yahoo.com Website: http://www.divyajivan.org

લવાજમ

ભારતમાં વાર્ષિક લવાજમ શુભેચ્છક લવાજમ 3. 9400/-(૧૫ વર્ષ માટે) પેટન લવાજમ છુટક નકલ

3.3000/-3. 94/-વિદેશ માટે (એર મેઈલ) વાર્ષિક (એર મેઈલ) 3.9200/-શભેચ્છક લવાજમ

(૧૫ વર્ષ માટે) ચેક/ડ્રાફ્ટ (અમદાવાદ) દ્વારા

3. 940/-તમારું મન હંમેશાં પ્રશાંત રહેશે. તમને નિશ્ચિત શાંત નિદ્રા આવશે, તેમ જ

3. 94000/-

અંક : દ

तस्म्रॅस्त्वयि किं वीर्यमिति ? अपीद् सर्वमाददीयम्, यदिदं पृथिव्यामिति ॥

> तस्मै तृणं निद्धावेतदादत्स्वेति । तद्रुपप्रेराय सर्वजवेन तत्र शशाकादातुं स तत एव निववृते,

30

नैतदशकं विज्ञातं यदेतद् यक्षमिति ॥ હે વાયો ! એવા પ્રસિદ્ધ ગુણવાળા તથા નામવાળા તારામાં શું સામર્થ્ય

છે ? ત્યારે તે વાયુએ કહ્યું, 'હે યક્ષ ! આ પૃથિવીમાં તથા અંતરિક્ષમાં જે આ સ્થાવર-જંગમ પદાર્થ છે તે સર્વને હું ગ્રહણ કરું એવું મારામાં સામર્થ્ય છે.'

અભિમાનવાળા તે વાયુની આગળ બ્રહ્મે એક સુકું તરણું રાખ્યું અને

તેને કહ્યું કે, 'હે વાયો ! આ સૂકા તણખલાને તું મારી આગળ ગ્રહણ કર. જો

તું આ તણખલાને ગ્રહણ કરવામાં સમર્થ નહિ થાય તો હું સર્વને ગ્રહણ કરનારો છું, એવા અભિમાનનો ત્યાગ કર; પછી તે વાયુ વેગ વડે તે તુણની સમીપ ગયો, પણ તેને ગ્રહણ કરવાને તે સમર્થ ન થયો. તૃણને નહિ ગ્રહણ

કરી શકાયાથી લજ્જાયુક્ત થયેલો તે યક્ષની પાસેથી પાછો વળીને દેવોની સમીપ ગયો અને ત્યાં જઈને દેવોને કહ્યું કે, 'હે દેવો ! જે આ યક્ષ છે તેને હું

**%**न-२०१६

केनोपनिषद् - ९, १०

शिवानंह वाणी

વિશેષ રીતે જાણવાને સમર્થ નથી.'

મન. ઈન્દ્રિય તથા શરીરનો સંયમ એ યોગ છે. શરીરમાં રહેલી સૂક્ષ્મ

શક્તિઓનું સંગઠન કરી તે ઉપર નિયંત્રણ કરવામાં યોગ સહાયતા કરે છે. યોગ આપણને પૂર્ણતા, શાંતિ અને નિત્યસુખ પ્રદાન કરે છે. એ તમારા દરેક વ્યવહારમાં તેમ જ દૈનિક જીવનમાં પણ મદદરૂપ થઈ શકે છે. યોગાભ્યાસથી

અધિક બળ, વીર્ય, આયુષ્ય તથા સુંદર સ્વાસ્થ્યની પ્રાપ્તિ થશે. યોગ વડે પાશવી પ્રકૃતિનું દિવ્ય પ્રકૃતિમાં રૂપાંતર થાય છે. યોગશક્તિ તમને દિવ્ય મહિમા તથા જયોતિના શિખર પર બેસાડી દેશે.

- સ્વામી શિવાનંદ

हिव्य ळवन 💠 वर्ष १३ 💠 अं ५: ह 💠 अून-२०१ ह

#### તહેવાર સૂચિ અનુક્રમ **%**न - २०१६ કેનોપનિષદ ..... 3 તા. તિથિ (વૈશાખ વદ) અનુક્રમ, તહેવાર સૂચિ 8 ₹. ૧૧ અપરા એકાદશી સંપાદકીય તંત્રી......કી સદગુરુદેવ સ્વામી શ્રી સાધનામાં દમન અને શિવાનંદજી મહારાજનો તેનું પરિણામ ગુરુદેવ શ્રી સ્વામી શિવાનંદજી 5 સંન્યસ્ત દિવસ પ. જે થાય તે સારા માટે શ્રી સ્વામી ચિદાનંદજી..... 90 ૧૨ પ્રદોષ ક. આદર્શ ત્યાગનું પ્રાણતત્ત્વ શ્રી સ્વામી કૃષ્ણાનંદજી ..... ૪/૫ ૩૦ દેવપિતુ કાર્ય અમાવસ્યા 93 વિશ્વ પર્યાવરણ દિવસ ૭. વિશ્વ ફલક પર 'યોગ દિવસ' શ્રી સ્વામી અધ્યાત્માનંદજી..... 98 (જેઠ સુદ) શ્રી સ્વામી અધ્યાત્માનંદજી .... ૮. જીવન યોગ 94 ગંગા સાતમ 99 9 ૯. પદ્મપત્રમિવાંભસા શ્રી સ્વામી નિખિલેશ્વરાનંદજી..... 98 ૧૬ ૧૧ નિર્જળા / ભીમ એકાદશી ૧૦. શિવાનંદ કથામૃત ગુરુદેવના સંન્યાસી શિષ્યો...... 9.6 ૧૭ ૧૨ પ્રદોષ શ્રીમતી રાજલક્ષ્મી દેશપાંડે...... ૧૧. અમૃતપુત્ર-૨૩ 29 ૧૮ ૧૩ વટસાવિત્રી વ્રત પ્રારંભ ૧૨. ચિંતન સંકલન શ્રી પરમાનંદ ગાંધી ..... 53 96 98/94 ૧૩. યોગના જનક હિરણ્યગર્ભ શ્રી જયેન્દ્ર ત્રિપાઠી ..... રપ વટ-દેવસ્નાન પૂર્ણિમા ૧૪. માન-અપમાન શ્રીમતી રૂપા મજમુદાર ...... 26 (3P 38) આંતરરાષ્ટ્રીય યોગ દિવસ 29 9 ૧૨. વૃત્તાંત 30 ૩૦ ૧૧ યોગીની / ૧૩. જાહેરાત 38 પાપમોચીની એકાદશી ''અનુરોધ-અભિલાષા'' ગ્રાહકોને : આપનું પત્રવ્યવહારનું સરનામું પિનકોડ સાથે સંપૂર્ણ હોય તે ટપાલ ખાતાના નવા નિયમો મુજબ અનિવાર્ય છે. તેથી સરનામાની ચોકસાઈ માટે વિનંતી. આપનો ગ્રાહક નંબર નોંધી લેવા વિનંતી છે, જેથી અંકની પ્રાપ્તિ સંબંધી કોઈ પણ પત્રવ્યવહાર કરતી વેળા ગ્રાહક નંબરનો ઉલ્લેખ વહીવટી સરળતા સર્જી શકે છે. સામાન્યતઃ દર માસની પાંચમી તારીખે અંક પ્રસિદ્ધ થયા બાદ તેની રવાનગીનું કામ શરૂ થાય છે. છતાં કોઈ ખાસ કારણોસર

# પ્રકાશનની નિર્ધારિત તારીખના ૧૦ દિવસ વીત્યે પણ જો આપને અંક ન મળે તો સ્થાનિક ટપાલ કચેરીમાં તપાસ કર્યા બાદ વહીવટી કાર્યાલયને જણાવવું. સિલકમાં હશે તો બીજો અંક મોકલાશે.

- 'દિવ્ય જીવન'ની સામગ્રી આપને ગમી હશે. તેથી હવે આપનાં પરિચિત વર્તુળોમાં પણ તેની રસલ્હાણ થાય અને ગ્રાહકવૃદ્ધિમાં આપનો નક્કર સહયોગ અમને મળતો રહે તેવી અભિલાષા છે. અમદાવાદ સિવાયના ગ્રાહકોએ પોતાનું લવાજમ ડ્રાફ્ટ અગર મનીઓર્ડરથી જ મોકલવું.
  - દિવ્ય સ્કુલિંગ

ઉદય થાય છે. અને શાણપણ આવ્યા પછી તેને ભવ્ય આધ્યાત્મિક અનુભૃતિ થાય છે.

દિવ્ય ગુણો તમારા હૃદયના બગીચામાં દિવ્ય ગુણોનાં પુષ્પો ઉગાડો. સદ્ગુણમાંથી તમે પવિત્રતામાં આગળ વધશો, પવિત્રતામાંથી તમે ધર્મપરાયણતામાં આગળ વધશો અને ધર્મપરાયણતામાંથી આગળ વધતાં તમને ઈશ્વરનો અનુભવ થશે. અપવિત્રતામાંથી માણસ પવિત્રતામાં ઊર્ધ્વ ગતિ કરે છે. પવિત્રતા આવ્યા પછી તેનામાં શાણપણનો

- સ્વામી ચિદાનંદ

#### સંપાદકીચ

ગયા મહિને બુદ્ધપૂર્ણિમા ગઇ. શિવાનંદ આશ્રમ, હૃષીકેશ ખાતે ગુરુભગવાન શ્રીમત્ સ્વામી ચિદાનંદજી મહારાજની ટપાલ ટિકિટ ભારત સરકારે પ્રસાર કરી. આ ટપાલ ટિકિટો આપણે પણ શિવાનંદ આશ્રમ, અમદાવાદ ખાતે લઇ આવ્યા. સપ્ટેમ્બર મહિના સુધી આશ્રમની ટપાલો ઉપર આ ટિકિટો લગાવવામાં આવશે.

એક મનોમંથન છે. મોટા ભાગે હવે તો ટપાલ

Face book, E-mail અને Faxની વચ્ચે જ અને નહીં તો મોબાઇલ ફોન વડે દૂર દેશાવરમાં વિચારોનું આદાન-પ્રદાન કરવાનું વધુ સરળ બન્યું છે, પરંતુ જયારે ટિકિટોનો પ્રશ્ન આવે ત્યારે એક પ્રશ્ન સહેજે સંભવે, આપશા માંહેના ૯૦% લોકો પોસ્ટલ ટિકિટોને થૂંક વડે (જીભથી ચાટીને) જ ચોંટાડતા હોય છે અને બીજું તે ટિકિટ ઉપર પોસ્ટ ઓફિસના મિત્રો એક જોરદાર ઠપ્પો પણ મારવાના જ છે. આ બંને પ્રક્રિયા આપણી ભક્તિ-ભાવનાના

લખવાનું બંધ જ થઇ ગયું છે. SMS, WhatsApp,

આપણે મુસલમાન મિત્રોના માનીતા અલ્લા કે હજરત પયગંબર મોહમ્મદ સાહેબનું ચિત્ર-છિબ કે દર્શન ક્યારેય પણ કર્યું નથી. આપણા દુર્ભાગ્યે આપણાં દેવ-દેવીઓને આરસ કે સેરામિક્સ ટાઇલ્સમાં છાપીને હોસ્પિટલો અથવા સરકારી વસાહતો, કોર્ટ-કચેરીઓના દ્વારે - ખૂણામાં જડેલાં રાખેલાં જોયાં છે કે જેથી લોકો ત્યાં પાનની પિચકારી ન મારે, પરંતુ લોકોને આનાથી કંઇનિસબત નથી. જેમને આમતેમ પાન-તમાક-માવા-

પડીકીઓની પિચકારી મારવાની ટેવ પડી છે. તેઓ તો

ત્રાજવે કેવી રીતે મુલવી શકાય?

ગમે ત્યાં થંકવાના જછે.

મૂળ મુદ્દો આસ્થા, શ્રદ્ધા, વિશ્વાસ, નીતિ અને

નિષ્ઠાનો છે. સ્વચ્છ ભારત એ માત્ર સરકારી ઇજારો જ છે તેવું ન માનીએ. અભણ કે ગરીબ લોકો જેટલી ગંદકી કરતા હોય છે તેથી કંઇએ વધુ કહેવાતો ભણેલો-ગણેલો ધનાઢ્ય સમાજ ગંદકી ફેલાવતો હોય છે. ક્યારેક ગરીબ લોકો બાહ્ય ગંદકી કરતા દેખાય, પરંતુ સમાજમાં ઊંચા આસને આરૂઢ થયેલા મહાનુભાવોની માનસિક ગંદકીનું નિરાકરણ શું?

કહે છે; 'સમસ્યા તમે છો; સમાધાન પણ તમે છો.' ગઇ સદીમાં યુનેસ્કોની સ્થાપના થઇ ત્યારે તેના દસ્તાવેજના આમુખમાં પ્રારંભે જ લખ્યું છે કે ''યુદ્ધ મનુષ્યોના મનમાં શરૂ થાય છે અને શાંતિ સંરક્ષણના ઉપાયો પણ મનુષ્યોના મનમાં જરચાવા જોઇએ.''

આવશ્યકતા આંતરિક જાગરણની છે. ગીતા

ગુરુદેવ શ્રી સ્વામી શિવાનંદજી મહારાજ કહે છે; ''શેરીના રખડતા કૂતરાની માફક મનને અહીં-તહીં ભટકવા ન દો, તેને હંમેશાં કાબૂમાં રાખો તો જ તમો સુખી થઇ શકશો.'' ''જેશે પોતાનાં મનને શુદ્ધ કર્યું છે તે શક્તિનું

કેન્દ્ર બની જાય છે. આ શુદ્ધ અને શક્તિશાળી મન પ્રત્યે બધાં અલ્પ, અશુદ્ધ અને નિર્બળ મન અજાણપણે આકર્ષાય છે; કેમ કે તેઓ આ મહાન અને શુદ્ધ મનમાંથી શાંતિ, શક્તિ અને પ્રેરણા મેળવે છે."

માન-અપમાન યશ-કીર્તિથી પર પૃથક્ આપણાં ગુરુજનોનાં જીવન હતાં. તેઓનાં જીવન નિષ્પક્ષ, નિષ્કપટ અને પારદર્શક હતાં. ગુરુભગવાન શ્રીમત્ સ્વામી ચિદાનંદજી મહારાજના જન્મ શતાબ્દી પર્વે આપણે આપણી જાતને ઢંઢોળીએ અને પૂછીએ ''હું દિવ્યજીવન જીવું છું?'' ૐ શાંતિ

- સંપાદક

# સાધનામાં દમન અને તેનું પરિણામ

ગુરુદેવ શ્રી સ્વામી શિવાનંદજી

[પૂજ્ય ગુરુદેવ શ્રી સ્વામી ચિદાનંદજી મહારાજનું જીવન સાધનાનો પર્યાય હતું. તેઓ સાધના-સિદ્ધ પુરુષ હતા. તેમનાં જીવનની પ્રત્યેક પળ અને પ્રત્યેક શ્વાસ સાધના જ હતાં. તેમનાં જન્મ શતાબ્દી વર્ષ પ્રસંગે આપની સમક્ષ 'સાધના' પ્રસ્તુત કરતાં ખૂબ આનંદ છે.]

સંભવિત બનશે

# સાધનામાં ત્રણ પ્રકારનું અંતર્ગમન

કઠોપનિષદમાં કહ્યું છે કે સ્વયંભૂ બ્રહ્માએ ઈન્દ્રિયોને બહિર્મુખ બનાવી છે અને તેથી જ મનુષ્ય બહારના જગતને જુએ છે પણ અંતરાત્માને જોતો નથી; પરંતુ અમૃતત્વની ઈચ્છા રાખનાર કેટલાક ધીર પુરુષો સ્થિર મનથી દષ્ટિને અંતર્મુખ બનાવીને અંતરાત્માનાં દર્શન કરે છે. દષ્ટિને અંતર્મુખ કરવાનો અર્થ છે બધી ઈન્દ્રિયોને સમેટી લેવી. પ્રત્યાહાર અને દમનના અભ્યાસથી ઈન્દ્રિયોને પોતપોતાના વિષયોમાંથી સમેટી લઈ શકાય છે. કોઈ પણ યોગ્ય આસનમાં બેસી આંખો બંધ કરીને ત્રિકુટિ (બે ભ્રમરોની વચ્ચે) ધારણા કરો. ગુદાને સંકોચીને મૂલબંધનો અભ્યાસ કરો અને શ્વાસ અંદર ખેંચો. શ્વાસ રોકો અને જાલંદરબંધનો અભ્યાસ કરો. દાઢીને ગળા સાથે લગાડીને એકાગ્રતાનો અભ્યાસ કરો. પ્રાણને સમેટવા. મનને ઈન્દ્રિય વિષયોમાંથી

કરો. દાઢીને ગળા સાથે લગાડીને એકાગ્રતાનો અભ્યાસ કરો. પ્રાણને સમેટવા, મનને ઈન્દ્રિય વિષયોમાંથી સમેટવું તથા ઈન્દ્રિયોને તેના વિષયોમાંથી સમેટવી-યોગસાધનામાં આ ત્રણેનો અભ્યાસ એકીસાથે કરવામાં આવે છે, ત્રણેના એકત્રિત અભ્યાસથી વધુ લાભ થાય છે. આ શક્તિશાળી યોગસાધનાથી મન સહેલાઇથી નિયંત્રિત થઈ જાય છે. ધીરે ધીરે શ્વાસનું સંચરણ નાસિકામાં જ થશે. મનનો વેગ રોકાઈ જશે અને તે એકાગ્ર બનશે. વાસનાઓ ક્ષીણ થઈ જશે. ઉપદ્રવી ઈન્દ્રિયો શાંત થઈ જશે. સમતા તથા શાંતિનો સંચાર થશે. યોગનિષ્ઠાની પ્રાપ્તિ થશે અને છેવટે થશે નિર્વિકલ્પ

#### સાધનામાં ધીરજ

सभाधिनी प्राप्ति.

યોગની પહેલી આધારશિલા છે નૈતિક પૂર્ણતા-

યમ નિયમનો અભ્યાસ. માટે બધા જ દુર્ગુણોને દૂર કરવા માટે પ્રયત્નશીલ બનો. અંતર્નિરીક્ષણ દ્વારા મનનું વિશ્લેષણ કરો. એક દુર્ગુણ દૂર થતાં બીજો દુર્ગુણ પણ જશે, માટે ધીરજ રાખો. એક પછી એક બધા દુર્ગુણોને દૂર કરો. જો તમારામાં ધીરજ હશે તો તમે જરૂર સફળ થશો. આપણે વર્તમાનપત્રો વાંચવામાં કેટલો બધો સમય ગુમાવીએ છીએ? સંસારના સમાચાર જાણવા માટે તમે સમાચારપત્ર વાંચો છો, પરંતુ આવેગોને ઉત્તેજના આપવાનો તેનો હેતુ ન હોવો જોઈએ. તમારા હલકા આવેગોનું દમન કર્યા પછી જ તમે સાચી શાંતિ પ્રાપ્ત કરશો, ત્યારે જ તમારા માટે આધ્યાત્મિક જીવન

તમે વિચાર નથી કરતા. તમે એવો પણ વિચાર નથી કરતા કે મેં કયાં કયાં સારાં કાર્યો કર્યાં છે? માતાના ગર્ભમાં દાખલ થતી વખતે આપણે ઈશ્વર સમક્ષ પ્રતિજ્ઞા કરી છે તે પ્રતિજ્ઞાને પણ આપણે ભૂલી જઇએ છીએ. આદર્શને આપણે યાદ નથી રાખતા. ઈશ્વરનું અસ્તિત્વ છે કે નહિ તેના વ્યર્થ વિવાદોમાં પડ્યા વિના ધાર્મિક જીવન વિતાવો. આ વિવાદો તો બધા નકામા છે. ગુસ્સે થવું તો ખૂબ જ ખરાબ છે. ક્રોધનું દમન કરો. જો કોઇ માણસ તમને સહેજ પણ અપ્રિય કહે તો તમે તરત જ

તેનો પ્રતિકાર કરો છો. આપણામાં સહનશક્તિનો

અભાવ છે. આપણે દુર્બળ છીએ. મનુષ્ય પહેલવાન

ભોગવવું પડે છે. વાસ્તવિક સુખનું મુળ શામાં છે તેનો

તમારું મન શિસ્તમાં નથી તેથી જ તમારે દુઃખ

હોઇ શકે છે; તે છ થી બાર કલાક સુધી શારીરિક વ્યાયામ તેક પૂર્ણતા- કરી શકે છે. તે મોટા પથ્થરને પણ ફોડી શકે છે; પરંતુ કે આપણે આ વાત જલદીથી ભૂલી જઇએ છીએ. આપણે કદી થોડા ઘણા લિખિત જપ કરીએ છીએ અને પછી સિદ્ધિની પ્રતીક્ષા કરીએ છીએ. આ પૂરતું નથી. તમારે ગંભીર સાધના કરવી જોઇએ. શક્ય હોય તો સાધના માટે એક અલગ ઓરડો રાખો. આ આવશ્યક છે. હંમેશાં સવારે ચાર વાગ્યે ઊઠવાની ટેવ પાડો. કેટલાક લોકો થોડો વખત ઊઠે છે અને પછી વહેલા ઊઠવાનો અભ્યાસ બંધ કરી ફરી વહેલા ઊઠવાની ટેવ પાડવા શરૂઆત કરે છે. આવી ટેવ સારી નથી. બ્રાહ્મમુહર્તમાં અભ્યાસ કરવાથી મન જલદીથી એકાગ્ર બને છે. જો મન એકાગ્ર થશે તો ધ્યાનમાં બહુ જ સુગમતા પડશે. અભ્યાસથી નિયત સમયે ધ્યાન લાગવા માંડશે. શરીરમાં દુઃખ હશે તો પણ તે સમયે તમારું મન અંતર્મુખ બની જશે. જો ઊંઘ આવતી હોય તો મોટેથી કોઇ કીર્તન ગાઓ-જેમ કે ચિદાનંદ, ચિદાનંદ.. હું, હર હાલ મેં અલમસ્ત સચ્ચિદાનંદ હું.. આનાથી તમારામાં સ્ફૂર્તિ પેદા થશે. મન ઉપર વારેઘડિયે પ્રહાર કરો-ચિદાનંદ, ચિદાનંદ, ચિદાનંદ ૐ. આ ગાયન ગાઓ અને થોડું ફરો. બધા રોગો દર થઇ જશે. તમારામાં ઈશ્વરીય સત્તાનું ભાન કરો. દરેક નામ ઈશ્વરી શક્તિથી ભરેલું છે. ભગવન્નામના જપથી તમે આધ્યાત્મિક ઊંચાઇએ પહોંચી શકશો.

કડવું વેશ સહન કરવાની તેનામાં શક્તિ નથી; કારણ

તમારામાં દાન દેવાની ટેવ હોવી જોઇએ. તમારે દાન સહજ જ દેવું જોઇએ. તમારી દાનશીલતાના કારણે તમે તમારાં ભાઈભાંડુઓને બે-ચાર રૂપિયા આપી શકો છો, પરંતુ અજાણી વ્યક્તિઓને આપતા નથી. દાનશીલતા બધા માટે સમાન હોવી જોઇએ. આ સર્વ જગત ઈશ્વરે જ ઉત્પન્ન કરેલું છે. બીજાના દુઃખને જોઇને

તમને એવું ભાન થવું જોઇએ કે જાણે તમારા જ શરીરમાં

તમામ રિદ્ધિ-સિદ્ધિ તમારા ચરણોમાં આળોટશે; પરંતુ મનથી તે દુર્બળ છે. આપણે માનસિક બળ અને સદુગુણોનું અર્જન કરવું જોઇએ; પરંતુ સખેદ કહેવું પડે છે દુર્ભાગ્યવશ તમારું હૃદય ખૂબ જ સંકુચિત છે. તમારી બુદ્ધિ ખુબ તીવ્ર હોઇ શકે છે; તમે પીએચડી થઇ શકો છો; પરંતુ તમારું હૃદય સંક્રચિત છે. આપણામાં આત્મત્યાગની ભાવનાનો અભાવ કેમ છે? કારણ કે આપણે ગીતાના ઉપદેશોનું પાલન કરતા નથી. જે બધાંને ઈશ્વરની અભિવ્યક્તિ સમજી આત્મત્યાગ કરે છે તે જ મહાન યોગી છે.દાનશીલતા તો તમારી પ્રકૃતિ જ બની જવી જોઇએ. ગમે ત્યાં જાઓ તમારા ખિસ્સામાં થોડા છૂટા પૈસા રાખો અને જયાં દુઃખ જણાય ત્યાં ધન આપો અને માનવીનાં દુઃખો દુર કરવા પ્રયત્ન કરો. આમ કરવાથી તમે જીવનનું ધ્યેય પ્રાપ્ત કરવા માટે વધુ ને વધુ લાયક બનતા જશો. ઘણા લોકોએ નિષ્કામ સેવા દ્વારા ભગવત્-દર્શન કર્યાં છે અને તમે પણ તે રીતે તમારું ધ્યેય સિદ્ધ કરી શકો છો. જપ તથા પ્રાર્થના કરો. ઈશ્વરના વિચારોનો પ્રસાર કરો. વિષયસુખના દોષો પર વિચાર કરો. તે વિષે કેટલાક શ્લોકો યાદ રાખો. સતાં પહેલાં સારા વિચાર કરો. ધીરે ધીરે તમારે તમારા મનને શિસ્તમાં લાવવું પડશે. સાથેસાથે આધ્યાત્મિક ત્રંથોના અભ્યાસ પણ બહુ જ જરૂરી છે. ઉપનિષદો વાંચો, પતંજલિનું યોગસૂત્ર-રાજયોગ વાંચો. તમને સૈદ્ધાંતિક જ્ઞાન હોવું જોઇએ. પુસ્તકો આવશ્યક છે. તેનાથી તમારી મુશ્કેલીઓ દૂર થશે.

પીડા થઇ રહી છે. ત્યારે જ તમે ઈશ્વરકૃપા પ્રાપ્ત કરશો,

ભોજન પહેલાં ગીતાના પંદરમા અધ્યાયનો પાઠ કરો. તમારામાંથી બહુ થોડાને જ એ યાદ હશે કે અન્નથી જ મનુષ્યનું શરીર બનેલું છે અને ભોજન ત્યારે જ શુદ્ધ થાય છે કે જયારે તમે ભોજન કરતાં પહેલાં આ શ્લોકોનો પાઠ કરો. જુદા જુદા પ્રકારનાં અન્ન જુદા જુદા સંસ્કાર પાડે છે. સાત્ત્વિક અન્નથી મનની એકાગ્રતા વધે છે. અન્ન ઈશ્વરને અર્પણ કરવાથી આત્મત્યાગનું કાર્ય

થાય છે. તેથી જો તમે થોડા શ્લોકો યાદ રાખો તો તે ખૂબ

જ ઉપયોગી થશે.

આપણે આપણા જીવનમાં નવાં પૃષ્ઠ ખોલીએ.

થોડા જપ અને થોડું કીર્તન પણ પ્રબળ શક્તિ ઉત્પન્ન કરે

છે. તેથી આપણે બધા ઈશ્વર-પ્રેમ પ્રત્યે વધુ સાચા બનીએ અને આપણા આદર્શને આપણી સમક્ષ રાખીએ. ગીતા

વાંચો. સમય તો વહી રહ્યો છે. ગુસ્સો આવે ત્યારે

અવન્તી-બ્રાહ્મણને યાદ કરો. બધી જ પરિસ્થિતિઓ, પ્રલોભનો અને તપાસની ઘડીઓમાં સદા ઈશ્વરનું સ્મરણ

કાયમ રાખો. સદા મધુર બોલો. દિન-પ્રતિદિન બળ પ્રાપ્ત કરો. જીવનનો નિશ્ચિત કાર્યક્રમ બનાવી લો.

મનુષ્ય જન્મ પ્રાપ્ત કરવો દુર્લભ છે. માટે જીવનને એળે ન ગુમાવો. આપણા દેશના મહાન સંત રામદાસ, શ્રી રામકૃષ્ણ પરમહંસ વગેરેને યાદ કરો. આ જીવનમાં

જીવનમુક્ત બનવાની શુભેચ્છા સેવો. સદાશિવબ્રહ્મની આ વાત સાંભળોઃ

સદાશિવબ્રહ્મ એક યોગી હતા. આજે પણ કર્રમાં તેમની સમાધિ છે. તેમણે બ્રહ્મસૂત્ર ઉપર ખૂબ

સુંદર ટીકા તથા અન્ય પુસ્તકો લખ્યાં છે. તેઓ વિદ્વાન પંડિત હતા અને તેમના ગુરુના હાથ નીચે શિક્ષણ મેળવી રહ્યા હતા. દરમ્યાનમાં તેમને ઘેરથી તાર મળ્યો કે તેમની

પત્નીનું આગમન થયું છે. અધ્યયન પૂર્શ કરી તેઓ ઘેર ગયા. ત્યાં માતાજી ખુશ થયાં કે તેમનો પુત્ર પાછો આવી ગયો છે. તેમના માટે ખૂબ જ સ્વાદિષ્ટ ભોજન, મિષ્ટાન્ન વગેરે તૈયાર કરવામાં આવ્યાં, પણ તેમ કરતાં તે દિવસે

ભોજનનું ખૂબ મોડું થયું અને તેમણે ત્રણ વાગ્યા સુધી રાહ જોવી પડી. તેઓ તો બહુ જ વિવેકી હતા. યોગભ્રષ્ટ આત્મા હતા. તેમણે પોતાના પાછલા જન્મને યાદ કરી

લીધો અને વૈવાહિક જીવનનાં દુઃખોને યાદ કર્યાં. તત્ક્ષણ તેમણે વિચાર કર્યો કે આજે તો મને ત્રણ વાગ્યે ભોજન મળે છે પણ જયારે હું પૂરેપૂરો ગૃહસ્થાશ્રમી થઇશ ત્યારે તો

કોણ જાણે ભોજન પણ મળશે કે નહિ? તો પછી

ગુહસ્થાશ્રમથી લાભ શો? તેમણે તુરત સંસારનો ત્યાગ કરી સંન્યાસ ગ્રહણ કર્યો. તેમને કશું જ બંધનકર્તા ન થયું.

જો તમારે પુત્ર નહિ હોય તો તમને પૂર્વજોનો શાપ લાગશે, આવી કહેવતો ઉપર ધ્યાન ન આપો. સદાશિવબ્રહ્મને કંઇ જ બંધન ન થયું. જયારે તેમને

સમાધિ લાગી ત્યારે તેઓ જમીનમાં દટાઇ ગયા. ખેતર ખેડતી વખતે કેટલાક ખેડૂતોએ અજાણતાં તેમને ઇજા

પહોંચાડી; આથી લોહી નીકળ્યું. તે સ્થાન ઉપર ખોદવાથી સદાશિવબ્રહ્મ નીકળ્યા. આની તો તેમને

જરા પણ ખબર નહોતી. સમાધિમાંથી ઊઠ્યા પછી સદાશિવે ઘણા ચમત્કાર બતાવ્યા

સામાજિક સંસ્થા છે, કારણ કે ઘણા ખરા લોકો કામુક સંસ્કારો સાથે જન્મ લે છે અને આ સંસ્કારોની થોડી તુપ્તિ મળવી જોઇએ કે જેથી માણસ એ સમજી લે કે આ જગતમાં સુખ નથી મળી શકતું. તેને ઠોકરો ખાવી પડે છે. તેનાં સ્ત્રી બાળકો તેની કામનાની પૂર્તિ નથી કરી શકતાં. આથી તે સંસારથી અસંતુષ્ટ થઇ ધર્મ તરફ વળે છે. આ જ અનુભવ પ્રાપ્ત કરવા માટે મનુષ્ય ગૃહસ્થ જીવનમાં પ્રવેશ કરે છે; પરંતુ જેમનામાં જન્મજાત-આધ્યાત્મિક સંસ્કારો છે તેઓ ગૃહસ્થાશ્રમના અનુભવો

આ બધાથી એમ સ્પષ્ટ થાય છે કે વિવાસ

ગ્રહણ કરી લીધો છે બ્રહ્મચર્યના નિયમોનું પાલન કરો. આપશે સેંકડો જન્મોમાંથી પસાર થઇ ચૂક્યા છીએ; છતાં પણ બ્રહ્મચર્યના નિયમોનું આપણે પાલન નથી કરતા. ખરેખર વાસના ખૂબ જ જોરદાર છે. પુત્રનો જન્મ થતાં જ પત્ની માતા બની જાય છે. આ યાદ રાખો અને જાનવરો પણ કેવી રીતે કુદરતના નિયમોનું પાલન કરે

પ્રાપ્ત કર્યા વિના જ વૈરાગ્ય પ્રાપ્ત કરી લે છે. ઘણા

લોકોએ ગૃહસ્થાશ્રમમાં પ્રવેશ કર્યા વિના જ સંન્યાસ

છે તે શીખો. કેવળ મનુષ્યમાં જ વિવેકબુદ્ધિ હોવા છતાં તે કુદરતના આ નિયમોની અવહેલના કરે છે. દેવત્વની પ્રાપ્તિ માટે બ્રહ્મચર્ય આવશ્યક છે. સમસ્ત શક્તિનું ઓજસ્-શક્તિમાં પરિવર્તન કરવું પડશે ત્યારે જે જીવનસંગ્રામમાં તેનું વરદાન સ્વરૂપ સિદ્ધ થશે. જેણે પોતાના વીર્યની રક્ષા કરી હશે તે જ આ સંસારમાં મહત્ત્વપૂર્ણ કાર્ય કરી શકશે. અધિક સંપત્તિની પ્રાપ્તિ પણ તે કરી શકે છે. આધ્યાત્મિક સાધક માટે તો તે ખૂબ જ આવશ્યક છે. કારણ બ્રહ્મચર્ય વિના તે ઉન્નતિ કરી શકતો નથી. માટે તમને ફરીવાર કહું છું કે ચાર વાગ્યે ઊઠો તે ખૂબ જ જરૂરી છે. આ જગત ગતિશીલ છે ક્ષણેક્ષણે બદલાય છે. ઈશ્વર છે કે નથી તેના તર્ક હવે તમે ક્યાં સુધી કરતા રહેશો? શક્ય તેટલા વધુ જપ કરો. સતત સેવા તથા સહજ અને અબાધ દાનશીલતા દ્વારા તમારા મનના મળને ધોવો જોઇએ. બે કરોડ રૂપિયાનો ધણી સંરક્ષણ ફંડમાં લાખ-બે લાખ રૂપિયા આપે તો તેથી શું? તેમાં શી ઉદારતા? પરંતુ કોઇ ગરીબ પોતાની બે રૂપિયાની મુડીમાંથી એક રૂપિયો દાન કરે તો તેનો ખરો મહિમા છે. ઉપનિષદોની પણ એ ઘોષણા છે કે 'ધનસંચય' ન કરો. ધનને વહેંચતા રહો. કેટલાક લોકો ખુબ કમાય છે અને તેમાંથી સામાજિક કાર્યો અને સંસ્થાઓ માટે ખૂબ ખર્ચ કરે છે. આ એક મોટી સહાયતા છે, પરંતુ પાપ વિના ધનપ્રાપ્તિ થતી નથી. જે પોતાની થોડી મૂડીમાંથી પણ બીજાને દાન આપે છે તે જ સાચો યોગી છે, નહિ કે કોઇ લાખ-બે લાખ ખર્ચ કરનાર

તમે એક ગરીબ બ્રાહ્મણ અને તેના કુટુંબની વાર્તા સાંભળી હશે. ઘણા દિવસોના ઉપવાસ પછી તેને થોડું અન્ન પ્રાપ્ત થયું. ત્યારે જેવો તે સપરિવાર ભોજન લેવા બેસવા જતો હતો તેવા જ ભગવાન નારાયણ તેની

ચાર-પાંચ કરોડનો આસામી. જે માણસ થોડું કમાઇને

તેમાંથી થોડું બીજાને આપે છે તે ઈશ્વરને વધુ પ્રિય છે.

<sup>મ</sup> તેમના કામથી ખુશ હતા. તેમણે ખાંડનું એક કારખાનું કાઢ્યું અને તેમાં લાખ્ખો રૂપિયા કમાયા. ધીમે ધીમે ધ તેમનામાં આધ્યાત્મિક લગની વધતી ગઇ. તેઓ બે સાધના કરવા લાગ્યા પણ કોઇ ખાસ લાભ ન થયો.

તેમનામાં કોઇ રોગનાં લક્ષણ જણાવા લાગ્યાં અને અંતે

એક દિવસ તેમનું અવસાન થયું. તેમની પાસે એક કરોડ

રૂપિયા હતા. તેમાંથી તેઓએ એક હોસ્પિટલ અને

બીજાં કેટલાંયે ધર્માર્થ કાર્યો કર્યાં હતાં; પરંતુ ખરૂં પુછો

તો તેઓ બુદ્ધિમાન નહોતા. ખરો બુદ્ધિમાન તો તે જ છે

કે જે પોતાનું બધું જ ધન ધાર્મિક કાર્યોમાં ખર્ચી નાખે. પરમાત્માએ ઓછામાં ઓછી આ એક ક્ષણ તો તમને

આપી છે, તેનો દુર્વ્યય તો ન જ કરો. બીજાનું વધુ ને વધુ ભલું કરવામાં જ તમારી દરેક ક્ષણનો ઉપયોગ કરો.

હોસ્પિટલ વગેરે બંધાવવી સારી છે. તેનાથી હૃદયનો

દાનશીલતાની પરીક્ષા કરવા અતિથિના સ્વરૂપે આવી

ઊભા. તે બ્રાહ્મણ, તેની પત્ની અને બાળકો, બધાંએ,

અતિથિને પોતપોતાનું ભોજન આપી દીધું અને બધાંએ

ઉપવાસ કર્યો. આ જ સાચું દાન છે. દાન સહજ, અબાધ

તથા ઉદાર હોવું જોઇએ. દાન તો આપણા દૈનિક

જીવનનું એક અંગ બની જવું જોઇએ. જીવન તો કોઇ

પણ ક્ષણે પૂર્ં થઇ જઇ શકે છે તો પછી ધનને વળગી

એક ધનવાન માણસે એક મંદિર બંધાવ્યું. તેઓ એક

કોન્ટ્રાક્ટર હતા અને ખૂબ ધન કમાતા હતા. પરમાત્મા

હું તમને એક ઉદાહરણ આપું. સ્વર્ગાશ્રમમાં

રહેવું એ તો મૂર્ખતા જ છે.

વિકાસ થાય છે; પરંતુ નિર્ધન વ્યક્તિ જો દાન દે તો તે ઈશ્વરની પ્રિય બને છે; કારણ કે તેનું હૃદય દાનશીલ છે. જેમની પાસે ધન છે તેમણે તો અવશ્ય વાપરવું જ જોઇએ. કાલની કોને ખબર? ભલાં કામો કરવા માટે તો ઈશ્વર તમને ધન આપે છે ને?

□ 'સાધના'માંથી સાભાર

## જે થાય તે સારા માટે

- શ્રી સ્વામી ચિદાનંદજી

જીવન દેખાય છે તેવું નથી. અવરોધો ખરેખર આડખીલીરૂપ ન પણ હોય. દુઃખ થાય તે અનિચ્છનીય ન પણ હોય. દેખીતી મુસીબતો તમારા મિત્રો હોઈ શકે. કારણ હરીચ્છા મુજબ માનવજીવનનો સર્વોપરી આશય

જો ઉત્ક્રાંતિ, પૂર્ણતા તરફ પ્રગતિ હોય તો પછી જે કંઈ રસ્તે આવી મળે તેમાં આ ઉત્ક્રાંતિની પ્રક્રિયામાં મદદ કરે તેવું અંતર્હિત કંઈક હોવું જોઈએ.

લોકો ગંદા, ગુસ્સે કરનારા કે પરેશાન કરનારા હોય, તમારી વિરૃદ્ધ વર્તન કરતા હોય, છતાં તેઓ તમારા મિત્ર હોઈ શકે. ઈશ્વરે તમને એ કારણે મોકલ્યા હોય કે તમે અસહિષ્ણુ, અધીરા,દુર્ભાવ ધરાવતા, ઈર્ષાળુ, બદલો વાળવાની ભાવનાવાળા કે વેરભાવ રાખવાવાળા

છો તે તમને બતાવી શકાય.

પળે કંઈક જાણવાનું હશે.

પ્રતિક્રિયાઓ આવી બધી હોય છે. આ બધી પ્રતિક્રિયાઓને છંછેડો નહિ ત્યાં સુધી તમને કેમ જાણ થાય કે તમારામાં આ દૂષણો પડ્યાં છે? તે જ પ્રમાણે અમુક પ્રલોભનો તમને બતાવે કે સત્ય અને બ્રહ્મચર્યનાં તમારાં વ્રતો તેઓ તોડાવી શકે છે તેનું પણ તમને જ્ઞાન થાય.

તમારા રાહ આડે આવતી અનેક અનાધ્યાત્મિક

એટલે આપણે સદાકાળ જોતાં રહેવું જોઈએ કે ઈશ્વર આપણને કઈ રીતે જાગ્રત કરવા માગે છે, આપણા ઉચ્ચતર સ્વભાવને પ્રગટ કરવા આપણને કઈ રીતે મદદ કરી રહ્યો છે. આમ કરવાથી જીવન રસપ્રદ થશે. દરેક

ઓચિંતી મુશ્કેલીઓ નવો પ્રકાશ નાખશે. કશુંક ચીડાવાના બદલે, દૂર કરવાના બદલે તેમાં કોઈ પડકાર, કોઈ ગર્ભિત ચેતવણી કે મદદ આપતો હાથ લંબાવેલ હોય તેમ બને. તેમાં એવું કશુંક હોય જે આપણા ઉચ્ચતર સદૃગુણને બહાર લાવે.

દૈનિક જીવન-આંતરિક સાધનાની કસોટી

ગુરુદેવે આ આશ્રમ દ્વારા એક એવી સુવિધાની

આ પ્રકારે જે તેને ઓળખી અને કામમાં લાવી

આમ હોવાનું સાદું કારણ એ છે કે ગુરુદેવે આ

કુપા કરી છે, જેનાથી ચારેય યોગો માટેના અભ્યાસ માટેની શક્યતા અને ક્ષેત્ર મળી રહે છે. શરીર, મન, બુદ્ધિ અને આત્મા આ બધાની કવાયત માટેનું કાર્યક્ષેત્ર આપ્યું છે. આ આશ્રમ અલ્પતમથી પરમ સુધી તમારૂં સમસ્ત વ્યક્તિત્વ ખીલી શકે તે માટેનું સ્થાન છે. માનવીય અવસ્થાથી લોકોત્તર જ્ઞાન અને ધન્યતાની સ્થિતિ માટેના વિકાસ માટે આ કેન્દ્ર છે. માનવત્વથી

દેવત્વ વચ્ચેનો આ સેત છે.

શકે તેને માટે આ આશ્રમ પવિત્ર ગુરુદેવની એક મૂલ્યવાન ભેટ છે, તેને જ્ઞાન માટેની સીડી બનાવાય, સંપૂર્ણ દિવ્ય પરિપૂર્શતા, મોક્ષ અને શાશ્વત આનંદની સીડી બનાવી શકાય. કારણ અપૂર્ણ માનવીય દેષ્ટિથી ન જોતાં તેને જો જાગ્રત આધ્યાત્મિક દેષ્ટિએ અને જ્ઞાનમય દિવ્ય દેષ્ટિથી તેના પ્રત્યે આગળ ધપીએ તો આ આશ્રમ ઉપર કહ્યું તે સઘળું છે.

સુસ્પષ્ટ આશય માટે આ આશ્રમ વિકસાવ્યો છે. અહીં તેમણે આપણી ઉત્ક્રાંતિ માટે આ સમસ્ત કાર્યક્ષેત્ર અને સગવડતા ઊભી કરેલી એવું તેમણે કહેલું. જો આશ્રમ તરફનો આપણો અભિગમ આવો રાખીએ, નિષેધો ખંખેરી નાખીએ, આપશા પૂર્વકલ્પિત ખ્યાલો ખાલી કરી દઈએ અને આપણા પોતાના માનવીય સ્વભાવ -જે મત-મતાંતરોનું કેન્દ્ર છે, ખ્યાલો, જન્મજાત પ્રતિક્રિયાઓ, પૂર્વગ્રહો અને પક્ષપાતોનો ભંડાર છે તે -સાથેના ગાઢ પૂર્વાધિકાર પર કાબુ મેળવીએ તો જ્યાં જ્યાં જઈશું ત્યાં આપણને ખાતરી થશે કે આ સમસ્ત

સંબંધ ધરાવે છે. તેઓ એકબીજા માટે જરૂરી છે. નથી, તેને સહન કરી લેવાના નથી, તેનો બોજો નિભાવી લેવાનો નથી, પરંતુ તે તકોને ઓળખવાની છે અને આપણી આંતરિક આધ્યાત્મિક શિસ્તને તેની આપણા લાભમાં, સર્વોચ્ચ ભલામાં તેનો ઉપયોગ વિશ્વસનીયતા, તેની અસલિયત, તેની અસરકારકતા લેવાનો છે. માટે ચકાસવી આવશ્યક હોય છે અને દરેક જાગ્રત દિવસે, પ્રાતઃકાળથી સંધ્યાકાળ સુધી આમ કરવાનું આ આશ્રમ જીવન-સમસ્તનું જાણે કે કાર્યક્ષેત્ર અને શક્યતા મળતાં રહે છે. પુનરાવર્તન કરે છે. હરિ-ઈચ્છાથી આપણે જે કોઈ પર્યાવરણ કે પરિસ્થિતિમાં મુકાયા હોઈએ, તેમાં રહેલાં આપણા આંતરિક સ્વાધ્યાય, વિચાર-વિમર્શ, પરિબળો, આપણે તે સમયે અને સ્થળે, જે અવસ્થામાં જપ અને ધ્યાન દરમિયાન જે આધ્યાત્મિકતા મેળવીએ હોઈએ તે માટે જરૂરી હોય છે. જેથી આપણી પરિપર્ણતા તેનો ઉપયોગ કરવાની દૈનિક જીવનમાં તક મળે છે. દૈનિક જીવન એ આપણી દરરોજની ખરેખર પ્રગતિ તરફ કામ કરવા આપણે શક્તિમાન થઈએ. કારણ આપણે દરેકે અનેક વસ્તુઓ પર જીત મેળવવાની, અનેક બની રહે તે માટેની ચકાસણીનું ક્ષેત્ર છે. ચકાસીને, વસ્તુઓ તજી દેવાની અને ફેંકી દેવાની હોય છે અને પ્રમાણિત કરીને. મેળવીને આધ્યાત્મિકતાને આપણી અમુક પરિસ્થિતિ કે સંજોગ આપણને આપવામાં આવે કરી લઈએ છીએ. જ્યાં સુધી ચકાસાય નહિ, સિદ્ધ થાય છે, જે આપણી દિવ્ય નિયતિ પ્રત્યે પ્રગતિ કરતાં રોકી નહિ, ત્યાં સુધી તે આપશી પોતાની ન ગણાય, તે રાખતાં પરિબળોથી આપણને મુક્તિ મેળવવાની તક આપણા સ્વભાવનો હિસ્સો બનતી નથી. આપે છે. આ રીતે કરવાથી દરેક આધ્યાત્મિક પગલું આમ, જો સાચી આધ્યાત્મિક દેષ્ટિથી આપણે આગળ વધતાં વધતાં આપણા સ્વભાવમાં આત્મસાત ઉપર મુજબ જીવનને જોઈશું અને સમજીશું તો બની જાય છે. જે કાર્ય કરી પ્રયોગમાં મૂકીએ તે જ દઢ દિવસોદિવસ જે બાબતો બને છે આવે છે તેના તરફની પાયો નાખે છે અને હંમેશ માટે ખરેખર તમારો બને છે. આપણી સમગ્ર પ્રતિક્રિયા તે બાબતો પ્રત્યે રચનાત્મક આમ. તમારી દૈનિક સાધના અને દૈનિક જીવન વચ્ચે પ્રતિક્રિયા રહેશે, એક પ્રખર વિશ્લેષણાત્મક પ્રતિક્રિયા અનિવાર્ય સંબંધ છે. રહેશે. આપણે વિચારીશું: ''આ પરિસ્થિતિમાંથી મારે શું તમારી આધ્યાત્મિક પ્રગતિ દૈનિક જીવનના શીખવાનું છે? ઈશ્વરે જરૂર કોઈ નક્કી કરેલ યોજના અને સંદર્ભમાં જ તમે ખરેખર ક્રિયાશીલ થઈ આચરણમાં हिव्य ळवन 💠 वर्ष १३ 💠 अं ४: ह 💠 ४ ४ - २०१ ह 99

પ્રયોજનપૂર્વક આ મને આપ્યું છે. કઈ રીતે આ

સંજોગોમાંથી હું લાભ પામું, મને ફાયદો થાય તેમ વર્તું અને આગળ ધપું? કોઇ અર્થ વગર આમ બને, આ રીતે

દરેક પરિસ્થિતિ, દરરોજ ઊભા થતા સંજોગો, આવે છે

-બને છે - થાય છે. કારણ તે દિવસે, તે ટાણે તેની

અંતર્દર્શન, અવલોકન, ચિંતન અને એકાગ્રતાના

આંતરિક આધ્યાત્મિક જીવન સાથે નિકટનો અનિવાર્ય

આપશું બાહ્ય જીવન, આપશાં જપ, ધ્યાન,

આવશ્યકતા હોય છે.

આશ્રમ એક અદ્ધિતીય હીરા સમાન છે, સંપૂર્ણ ઉત્ક્રાંતિ

નિમ્નતર માનવ-સ્વભાવ આધારિત અને પક્ષપાતી

સમજણથી બધી બાધાઓ, સમસ્યાઓ અને આપણી

પ્રગતિને અવરોધતાં આડખીલીરૂપ અંગો લાગે છે, તેઓ પણ ઓચિંતાના મુલ્યવાન અવસરો અને તકો જેવાં

દેખાશે. આપણે તે બધાંનો ઉપયોગ કરવાનો છે. આપણી

જાતને ચકાસવાના આ મોકાઓ છે, તેનાથી દુઃખી થવાનું

ઉપર ટપકે દેખાતાં ઋશાત્મક અંગો જે આપણા

અને પરિપૂર્ણતા માટે એક અજોડ ભેટ છે.

સાધનાના સંદર્ભમાં જ દિન-પ્રતિદિન તમારા દૈનિક જીવનની ગુણવત્તા આગળ ધપે છે અને સમૃદ્ધ થાય છે. ક્રમે કરીને, રોજ-બ-રોજ સંસ્કૃતિનાં ઉચ્ચતર પરિમાણોમાં, પરિષ્કૃતિમાં અને પલટાયેલ આધ્યાત્મિક સ્વભાવમાં તે વધુ ઉચ્ચ થાય છે. અલબત્ત, તમારા આધ્યાત્મિક આંતરિકતાના દૈનિક આરોહણથી છેવટે તમારા દૈનિક બાહ્ય જીવનની સમૃદ્ધ થવાની દૈનિક પ્રક્રિયા, તમારા સ્વભાવ અને અભ્યાસ, તમારી ક્રિયાઓ અને પ્રતિક્રિયાઓના સદંતર ઈશ્વરીકરણની પરાકાષ્ટાએ પહોંચે છે. આપણા આંતરિક અને બાહ્ય જીવનને તે બંનેના એકત્વસ્વરૂપથી આપણે ઓળખીએ. બે અલગ, અલગ, એકબીજાના પ્રતિબંધક અને એકબીજાનાં વિરોધી પાસાંવાળાં ન સમજીએ. તે બે ભિન્ન નથી. તે આધ્યાત્મિક ઉત્ક્રાંતિની અખંડ અને એકત્વ આપતી

ઉતારી શકો છો અને ચકાસી શકો છો. તમારી દૈનિક

આશ્રમ-જીવન જીવીએ છીએ તેને સમજવાનો અને આંતરિક અને બાહ્ય જીવનને સ્પર્શતાં બધાં પરિબળોને સમજવાનો એક જરૂરી ભાગ છે. ભગવાનની કૃપા અને ગુરુદેવના આશીર્વાદ આપણને આપણે જેવા છીએ તેવા જોવા માટે શક્તિ આપે તેમજ આપણું જીવન અને આપણા પરિસરને પણ જેવાં છે તેવાં જોવા-સમજવા શક્તિ આપે. આ રીતે આ બમણું જ્ઞાન તમારી નિયમિત આધ્યાત્મિક ઉત્ક્રાંતિ માટે સાધન બને અને તેમાં થતી પ્રગતિ તમને અંતિમ પાન અને મુક્તિ અર્પે ! □ 'મુક્તિપથ'માંથી સાભાર સ્થિતપ્રજ્ઞ ડૉ. નરેન જોષીનું અમરેલીના શિવાનંદ માર્ગ હતા. તે જોષીકાકાના ઘરે 'આષુતોષ' ગયો. આક્રોશમાં આવીને તેણે ડૉક્ટર સાહેબનાં પત્ની ઉપર દવાખાનું એટલે મોડર્ન ક્લિનિક. વહેલી સવારથી

જે વ્યક્તિ આ બાબત જોઈ-સમજી શકે છે તે

સંપૂર્શપણે સંતુલિત વ્યક્તિ બને છે. આધ્યાત્મિકપણે

દિન-પ્રતિદિન ઉત્ક્રાંતિ થવાની એક સંમિલિત

પ્રક્રિયાથી જીવન જીવવાની કળા અને વિજ્ઞાનનું જ્ઞાન

ધરાવનાર તે ખરેખરી વ્યક્તિ બને છે અને આપણા માટે

તો આ આધ્યાત્મિક હકીકતની પ્રાસંગિકતા, આપણે જે

આઠ-દસ ઘા કરી દીધા. સારવાર ચાલી. ગંભીર

અવસ્થામાંથી ડૉક્ટર સાહેબની પ્રભુમાં આસ્થા અને

અગણિત દરદીઓની દુવાથી મા-દીકરી બંને બચી ગયાં.

પોલીસ તો ગુનેગારને પકડે જ ને?

ડૉક્ટર કાકાને કહ્યું. ''FIR નોંધાવો.'' કાકાએ કહ્યું, ''છોકરો ડાહ્યો છે, તેને કહેજો કાલથી કામ ઉપર આવી જાય".

વીરબાળાબહેન અને દીકરી ગાયત્રી ઉપર છરીથી

આપણે 'સ્થિતપ્રજ્ઞ'ને અગણિત વાર વાંચ્યા હશે, ગાયા હશે, કદાચ કંઠસ્થ પણ હશે, પરંતુ આચરણમાં આવો જાગૃત સ્થિતપ્રજ્ઞ ક્યાં જોવા મળશે ! એવા મહાન આત્માને મુક વંદના.

મોડી રાત સુધી દુરદરાજના ગામોમાંથી દરદીઓ કીડીઓની માફક ઊભરાય. આમ તો જોષીકાકા માત્ર м.в.в.ѕ. પરંતુ તેમનું તબીબી જ્ઞાન ખૂબ ઊંડું. દરરોજ તબીબી વિજ્ઞાનનાં મેગેઝિનો, લેખો, નવાં સંશોધનો સાથે તેમનું જ્ઞાન ટોચનું. અડધી રાત્રે પણ કોઇ બોલાવે તો ક્ષણ માત્રનો વિચાર કર્યા વગર ચાલી નીકળે. મોટા મોટા ડોક્ટરોનાં નિદાન સામે ડોક્ટર જોષીકાકાનું નિદાન સો

દિવસ તેનું મગજ ફટક્યું. જયારે ડૉક્ટર કાકા ક્લિનિકમાં

પ્રક્રિયા છે.

ટચનાં સોના જેવું. સ્પષ્ટ વક્તા-ધીરગંભીર વિચારોના ધણી અને આતમનાં અજવાળાને પોંખેલા પુરુષ એટલે ડૉ. નરેન જોષી. તેમનો ડ્રાઇવર તે જ તેમનો કમ્પાઉન્ડર. તે એક તરવરિયો મુસ્લિમ છોકરો હતો. કોણ જાણે કેમ? એક

> हिव्य ळवन ♦ वर्ष १३ ♦ अंड : ह ♦ ४ ४ून-२०१ ह 92

## આદર્શ ત્યાગનું પ્રાણતત્ત્વ

- શ્રી સ્વામી કૃષ્ણાનંદજી

'વાદ' અને 'પ્રતિવાદ'ની આ અથડામણ થાય છે, અને

જાણે નવી સંતતિનો જન્મ થતો હોય તેમ એકદમ

અભિનવ વસ્તુ જન્માવવા માટે તે બંનેનું મિલન થાય

સત્ત્વ, રજસ્ કે તમસ્ પૈકીના એક યા બીજા ગુણના આપણી ચૈતન્યકક્ષામાં થતા આગમનને લીધે એ પરિવર્તનનાં કારણોને આપણે સમજી શકતા નથી. આ ત્રણ ગુણો કે કક્ષાઓ, જેમ માનસિક અને વ્યક્તિગત છે. તેવી જ રીતે ભૌતિક અને વિશ્વગત પણ છે! એ ભાતભાતની રીતે કામ કરે છે અને ઈન્દ્રિયોના વિષયરૂપ આકારોને સર્જે છે; એટલું જ નહિ પણ આપણા વિષયીનાં-અનુભવ કરનારાનાં શરીરોનેય ઘડે છે. તદ્દપરાંત સુક્ષ્મ રીતે આપણા માનસિક અવયવને પણ ઘડે છે. એથી જ ગીતાએ એક સ્થળે કહ્યું છે કે આ સત્ત્વ, રજસ અને તમસ નામના ત્રણ ગુણોના મિશ્રણ કે જોડાણ વગરની કોઈ પણ વસ્તુ આ સંસારમાં છે જ નહીં. શું પૃથ્વી પર કે શું સ્વર્ગમાં, ગમે ત્યાં, ગમે તે વસ્તુ આપણે જોઈએ છીએ તે આ ત્રણ ગુણોના મિશ્રણ કે સંયોજન વગરની હોઈ શકે જ નહીં. ભલે કોઈ સ્વર્ગનો દેવતાઈ પુરુષ હોય કે અહીં પૃથ્વી પરનો મર્ત્ય જીવ હોય, પણ આ બધાં રૂપો, ત્રણ ગુણોની રચનાઓ છે. તેથી દરેક માનવપ્રાણી, માનવીય સંદર્ભમાં પોતાને આ ત્રણ બળોના સંઘર્ષની રંગભૂમિની વચ્ચે જ ઊભેલો નિહાળે છે. એને 'જીવનસંગ્રામ' કહેવામાં આવે છે કારણ કે એ બીજું કશું નહિ, પણ ફક્ત ત્રણ ગુણોની ક્રિયા-પ્રતિક્રિયાનું જ સ્વરૂપ છે. મહાભારતની લડાઈ હોય કે બીજી ગમે તે લડાઈ હોય. બહારની લડાઈ હોય કે ભીતરની - અંદરની - લડાઈ હોય, પણ એ લડાઈઓ તે વૈશ્વિક ઉત્ક્રાંતિની કામનાથી ભેગી મળેલી આ ત્રણ ગુણશક્તિઓએ સર્જેલા કેવળ ભાતીગળ રંગો જ અને વિવિધ આકારો જ છે. આ ત્રણ ગુણશકિતઓ એકબીજી સાથે અથડાય છે. પૂર્વનિરૂપિત આ વાતને વધારે સ્પષ્ટતાથી કહેવી હોય તો

છે. એનું નામ 'સંવાદ' છે. એ 'સંવાદ' તેનાથી નીચેની પરસ્પર-વિરોધી કક્ષાઓથી પર રહેલી હોય છે. શ્રીમદ્ ભગવદુગીતાના પ્રથમ અધ્યાયનો સંદર્ભ, ભયંકર શસ્ત્રાસ્ત્રસજ્જ યુદ્ધભૂમિના વાતાવરણનો છે. એમાં એકબીજા પર જીત મેળવવા ઈચ્છતા, એકબીજાને પછાડવા ચાહતા ઊભયપક્ષી વીરોની લાગણીઓથી ભર્યું વાતાવરણ છે. શરૂ થનારા યુદ્ધમાં દરેક પક્ષ મળી શકતી બધી જ તાકાતને ભેગી કરીને એને દોર મૂકવા મથે છે! બરાબર એ જ રીતે દરેક વ્યક્તિ પણ સંસારમાં પોતાની સામે પોતાનાં કાર્યો અને એનાં વિરોધી બળોની સામેની હસ્તીનો અનુભવ કર્યા જ કરે છે! એક બાળક પોતાના અબોધ ઉત્સાહમાં કલ્પના કરે છે કે તે આ દુનિયામાં બધું જ કરી શકે છે, બધું જ મેળવી શકે છે, બધું જ માણી શકે છે, બધાંથી પર જઈ શકે છે, બધાનો ઉપયોગ કરી શકે છે, પોતાની હેતુસિદ્ધિ માટે સુસજ્જ બની શકે છે પણ આપણે જેમ જેમ મોટા થતા જઈએ છીએ તેમ તેમ આપણે વસ્તુસ્થિતિ જાણતા-સમજતા થઈએ છીએ કે દુનિયા તો આપણા માટે ઘણી ઘણી વિશાળ છે. જેમ સાગર કિનારે બેસીને સાગરદર્શન કરતાં આપણે અહોભાવ અને ભય અનુભવીએ છીએ તેવી રીતે આ દુનિયાની વિશાળતા આપણને એ વખતે ભયભીત કરી મુકે છે. આપણી સામે રહેલી આ ભયંકર વિશાળતાને કારણે આપણે ભડકી ઊઠીએ છીએ. દુનિયાનો આ પરિઘ કેટલો વિશાળ છે! પંચમહાભૂતોની આ શક્તિઓનો વિચાર કરવો - સમગ્ર દુનિયાને -પ્રકૃતિને અવલોકવી - કેટલું બધું દુષ્કર કામ છે! □ 'ગીતાદર્શન'માંથી સાભાર

આપણે કહી શકીએ કે 'વાદ' અને 'પ્રતિવાદ' - ઊભયની વ્યમત્તાની ઊર્ધ્વગામિતા માટેના ઉચ્ચતર હેતુ માટે જ





સ્વામી અધ્યાત્માનંદ

અભિનંદન! ૨૧ જૂન 'વિશ્વ યોગ દિવસ' પર અભિનંદન! સૌનાં શરીર સ્વસ્થ રહે, મન પ્રસન્ન રહે, પરસ્પર પ્રેમ રહે, પરસ્પર સદ્ભાવ રહે. પરસ્પર સન્માન કેળવાય તે માટે અને કશઃ શુભેચ્છાઓ.

આપણા માનનીય વડા પ્રધાન શ્રી નરેન્દ્ર મોદીજીએ જે 'વિશ્વ યોગ દિવસ'નું સૂચન કર્યું તે સ્તુત્ય છે. યોગનો અર્થ આપણે માત્ર યોગનાં આસનો કે પ્રાણાયામના અભ્યાસથી જ સીમિત ન કરવો જોઈએ. યોગનો અર્થ સમત્વ છે. જીવનમાં સંતુલન હોય, રાગ-દ્વેષ, કામ-ક્રોધ, લોભ અને મોહનાં દ્વન્દ્વ ન હોય ત્યાં જ યૌગિક જીવનની સાર્થકતા. યોગ માટે કહેવામાં આવ્યું છે, 'યોગઃ કર્મસુ કૌશલમ્'. આપણે આપણા પ્રત્યેક કર્મમાં કુશળ બનીએ. કર્મમાં કૌશલ એટલે ખામી વગરનાં કર્મો. જીવન એક સરળ સાદી-

સીધી રેખા નથી. અનેક પ્રકારના આરોહ-અવરોહથી ભરેલા જીવન વચ્ચે આપણે સમત્વ કે સંતુલન જાળવી શકીએ; નાસીપાસ ન થઈએ. મનોજયી બનીએ અને પ્રત્યેક કર્મને સારી રીતે કરીએ ત્યાં જ યોગનું સાર્થક્ય.

યોગની વ્યાખ્યા મહર્ષિ પતંજલિએ જે કરી તેમાં કહ્યું: ચિત્તની વૃત્તિઓનો નિરોધ એટલે યોગ. મનની ચંચળતાનું શમન થાય. ઈન્દ્રિયોનું દમન થાય, માનવ ખરા અર્થમાં 'મનુર્ભવ'ના ઉપદેશને સમજે. મારું-તારું, ઊંચ-નીચના કલેશોથી મુક્ત થાય ત્યારે યૌગિક જીવનનો પ્રારંભ થયો કહેવાય.

યોગમય જીવન એટલે મનને આત્મામાં જોડવાનું જીવન. જયારે મનનું જોડાણ-મનનો યોગ આત્મા સાથે થાય ત્યારે ઈચ્છાઓનું શમન થાય છે. કામનાઓ અને વાસનાઓનો ક્ષય થાય છે. વાસના ક્ષયથી જ મનોનાશ થાય અને મનોનાશ એટલે જ મોક્ષ.

આ બધું યોગનું ગહન તત્ત્વ છે. અત્યારે જે આવશ્યકતા છે તે એ કે માણસ માણસને ચાહતાં શીખે. માણસ માણસને માણસની જેમ જુએ. અહીં આપણી વચ્ચેના ભેદની રેખાઓનો વિચ્છેદ થાય. એકમેકનાં હૃદય-હૈયાં એકમેકને દેખીને હરખાય. આપણાં જીવન 'અમૃતસ્ય પુત્રાઃ' એમ વૈદિક વાંગ્મયે કહ્યું તેવો આનંદપૂર્ણ જીવન છે. આનંદ આપણો જન્મજાત હક છે. આનંદમાં રહીએ -આનંદ આપીએ - દુઃખી થઈએ નહીં, દુઃખી કરીએ નહીં, ઈશ્વરની સત્તાની વિસ્મૃતિ કરીએ નહીં. આ વાસ્તવિક યોગદર્શન છે.

યોગનો અર્થ 'જોડવું' એવો થાય હું કે તમે આપશે સૌ મહાન રાષ્ટ્રના નાગરિકો છીએ. મારો દેશ મહાન છે. હું મહાન રાષ્ટ્રનો નાગરિક છું. ગંગા-હિમાલય અમારું ગૌરવ છે, ઋષિ-મુનિઓ અને વેદ આપશી મોટી ધરોહર છે. આપશી સંસ્કૃતિ અને સંસ્કારથી આપશે સબળ છીએ. આ સત્યને જાણવું-માણવું અને તે પ્રમાણે જીવવું તે જ આપશી જાતને વ્યષ્ટિમાંથી સમષ્ટિમાં જોડવાનો વિનિમયપ્રકાર કે વિજ્ઞાન એટલે યોગ.

તમારી જાતને વામણી સમજશો નહીં. માત્ર યૌગિક આસનો કરીને રાજીપો કેળવશો નહીં. પ્રાણાયામ અવશ્ય કરજો. પ્રાણાયામથી દુર્ગુણોનું વિસર્જન થાય છે. ધ્યાનથી સદ્ગુણોનું ઉપાર્જન થાય છે. આમ, યોગ આસનો, પ્રાણાયામ તથા ધ્યાનના અભ્યાસથી આપણા સૌનાં જીવન ઉન્નત બને, ઉદાત્ત બને, ધન્ય બને, સાર્થક બને, એ જ આ વિશ્વ ફલક પર યોગ દિવસના ઉત્સવની સાર્થકતા. અભિનંદન! તમારામાં રહેલા યોગબળને જાગૃત કરો. તમારી આંતર-ચેતનાને સબળ કરો. વીરતા અને ઓજસ-તેજસ અને પ્રાજ્ઞથી પરિપૂર્ણ બનો અને ધન્ય બનો. ૐ શાંતિ. વિશ્વના તમામ યોગીઓ અને ગુરુજનોના આશીર્વાદ સૌનું મંગળ કરો. જય હો!

# જીવનચોગ

- ગીતકાર : સ્વામી અધ્યાત્માનંદજી (છેલ્લાં વીસ અઠવાડિયાથી DD ગિરનાર (દૂર દર્શન ગિરનાર) ઉપર દર અઠવાડિયે સોમ, મંગળ અને બુધવારે સવારે ૭.૦૦

થી ૭.૩૦ સુધી શ્રી રામદેવ મસાલા પ્રાયોજિત 'જીવનયોગ' કાર્યક્રમ આવે છે; તે કાર્યક્રમ માટે પૂજ્ય સ્વામી અધ્યાત્માનંદજી મહારાજ દ્વારા લખાયેલું આ ગીત ૨૧ જૂનના રોજ વિશ્વયોગ દિવસ છે, તે નિમિત્તે પ્રસ્તુત કરતાં હર્ષ અનુભવીએ છીએ.)

# જીવનયોગ

અંતર આનંદ ઉપજે જયારે.

યોગ દિવસ હૈ

યોગ દિવસ હૈ ॥

જીવન યોગ જીવન યોગ ગીતકાર સ્વામી અધ્યાત્માનંદજી

ळवन योग ळवन योग (આંતરરાષ્ટ્રીય યોગ દિવસ ૨૧-૬-૨૦૧૬ના

પાવન પ્રસંગ નિમિત્તે સામૃહિક ધર્મ અર્થ અને કામ મોક્ષનો મારગ છે ગાયન માટે રચાયેલું ગીત)

આ યોગ-જીવન યોગ યોગ દિવસ હૈ | યોગ દિવસ હૈ |

યોગ દિવસ હૈ ! યોગ દિવસ હૈ ! ચિત્તની ચંચળતા; અહીં ટળે.

भनने भोटी शाता भणे રાષ્ટ્રસંઘ કી પૂર્ણ માન્યતા કા પ્રેમસભર દિવસ હૈ I

દુર થાય ભવ રોગ-જીવન યોગ. કર્મ ભક્તિ ઔર જ્ઞાન ધ્યાન કે

એકરૂપ યહ દિવસ હૈ અનુશાસન અહીં દેહ ગેહનાં, અષ્ટ અંગ છે, યમ નિયમનાં શ્વેત શ્યામ કે ભેદ મિટાને કા યહ ઉત્સવ હૈ ધ્યાન ધારણા અને સમાધિ, લક્ષ્ય છે માનવ હિતકારી

યોગ દિવસ હૈ ॥ કર્મ કુશળતા, કિંચિત્ આસન; અલ્પસી મુદ્રા, સહજ પ્રાણાયામ કર્મ સંતુલને, ચિત્તની વૃત્તિ ઉગારી;

તમસ નિવારણ, રજસ ભૂલાવન, સત્ત્વ ઉધારણ ધામ I સ્થિર આસન ક્રિયા મુદ્રાથી પ્રાણનો કરો નિરોધ યોગ દિવસ હૈ ॥ જીવન યોગ.

વિશ્વ એકતા ઔર અખંડતા માનવતા કે નિજ વૈભવ કા I જીવન ઝંઝા સુખદ્ધ:ખના રસ્તા છે અટપટા ભારત કે અરમાન અમન કા વિશ્વ મેં ગૌરવ કા I

ગુલાબ કેરી ગંધ માણવા, વાગે છે વળી કાંટા યોગ દિવસ હૈ ॥ વીથિ વિસ્તારો અંતરમાં, યોગની અલખ જગાવો આઓં પ્યારોં હિલમિલ બૈઠેં, આપસી ભેદ ભુલાયે ા માનવજીવન છે અતિ મોંઘું, સુખદ સ્વાસ્થ્ય ત્યાં લાવો-યોગ કે હેતુ મેલજોલ સે પ્રેમ કી જયોત જગાયે ! જીવન યોગ.

> વિશ્વકે દર્શો દિગ્ દિગંત મેં ભારત કી શાન બઢાયેં I યોગ દિવસ હૈ ॥

> > દિવ્ય જીવન 💠 વર્ષ ૧૩ 💠 અંક : ૬ 💠 જૂન-૨૦૧૬

94

### પદ્મપત્રમિવાંભસા

- શ્રી સ્વામી નિખિલેશ્વરાનંદજી

ગીતામાં ભગવાન શ્રીકૃષ્ણ કહે છે કે, 'સંસારમાં જળકમળવત્ રહેવું. કમળ કાદવમાં ખીલે છે, પાણીમાં રહે છે, પણ કાદવનો કે પાણીનો તેને સ્પર્શ પણ થતો નથી. તેનું આંતરિક સૌંદર્ય, કાદવ કે જળથી ખરડાતું નથી. જે અલિપ્ત રહી શકે તે જ સાચું સુખ અને શાંતિ

પ્રાપ્ત કરી શકે.' પરંતુ સામાન્ય મનુષ્ય માટે આ રીતે રહેવું ઘણું જ મુશ્કેલ છે. કેમ કે દરેક મનુષ્યમાં ભગવાને આસક્તિ મૂકેલી છે. આ આસક્તિ એટલે કોઈ પણ વિચાર, વસ્તુ કે કાર્ય પ્રત્યે મનુષ્યનો એવો લગાવ કે જે એના સમગ્ર અસ્તિત્વનો કબજો લઈ લે. આ લગાવ મનુષ્યને કાર્યમાં પ્રેરનારું અને જીવનની વિષમ પરિસ્થિતિઓમાં ટકાવી રાખનારું બળ છે. આ વિશે મહાભારતમાં એક સુંદર દેષ્ટાંત કથા છે : ભયાનક જંગલમાં એક બ્રાહ્મણ ભૂલો પડ્યો. ત્યાં એક સ્ત્રી જાળ પાથરીને બેઠી છે. તેનાથી બચવા તે ભાગ્યો તો એક અવાવરું કૂવામાં પડ્યો. પડતાં પડતાં કૂવામાં લટકતી એક વેલ તેના હાથમાં આવી ગઈ એટલે તેને પકડીને તે લટકી રહ્યો. તેણે નીચે જોયું તો ફૂંફાડા મારતો સાપ હતો. ઉપર જોયું તો તે જે વૃક્ષની વેલને પકડીને લટકી રહ્યો હતો તે વૃક્ષને છ મસ્તક અને બાર પગવાળો હાથી હલાવી રહ્યો હતો. વળી, તેણે જોયું તો કાળા અને ધોળા ઉંદરો એ વેલને કાપી રહ્યા હતા. એટલે હવે તે ગમે ત્યારે નીચે પડશે તેવો તેને ભય હતો અને નીચે તો હતો, યમદૂત જેવો સાપ. ઉપર હતો જંગલી હાથી, જંગલમાં હતી જાળ બિછાવેલી સ્ત્રી. આમ, ચારે બાજુ ભય ને ભય જ હતો. એવામાં ઝાડ ઉપર રહેલા મધપૂડામાંથી તેણે મધનાં ટીપાં પડતાં જોયાં, તો બસ તે અજ્ઞાન છે. કાળરૂપી સાપ ગમે ત્યારે ડસી લે છે. છ ઋતુઓ અને બારમાસવાળો સંવત્સરરૂપી હાથી આયુષ્યના વૃક્ષને સતત હલાવી જ રહ્યો છે. જે વેલ છે, તે આશારૂપી વેલ છે. તેનાથી પ્રત્યેક મનુષ્ય લટકી રહ્યા છે. ધોળા અને કાળા ઉંદર એ દિવસ અને રાત છે, જે આશાની વેલને સતત કાપ્યે જાય છે. ઉપરથી ટપકતું મધ એ જીવનની આસક્તિ છે. આટલા બધા ભયોની વચ્ચે પણ મનુષ્ય એ મધનાં ટીપાંને વળગી રહ્યો છે. પ્રતિક્ષણ દરેક મનુષ્ય કાળના મુખ પ્રત્યે જઈ રહ્યો હોવા છતાં જીવન જીવવાની લાલસારૂપી મધમાં આસક્ત થઈને બધું જ ભૂલી જાય છે, કેમ કે આસક્તિમાં આનંદ રહેલો છે. પરંતુ આ આનંદ સ્થાયી આનંદ નથી. આસક્તિનું કેન્દ્ર જયારે ખસી જાય છે ત્યારે વ્યક્તિને

પારાવાર દુઃખ થાય છે, કેમ કે એ કેન્દ્ર વસ્તુ કે વ્યક્તિ હોવાથી તેને ખસી જતાં વાર લાગતી નથી. એક વખત એક યુવાન હાથમાં છરી લઈને શ્રીરામકૃષ્ણ આશ્રમના એક સંન્યાસી પાસે આવ્યો અને ટેબલ ઉપર છરી મૂકતાં કહ્યું, 'સ્વામીજી, આ છરી તમારી પાસે રાખો. જો મારી પાસે એ હશે તો અનર્થ થઈ જશે.' 'કેમ રે ? શી બાબત છે? તારે વળી છરીની જરૂર કેમ પડી ?' 'સ્વામીજી, અત્યારે તો મંદિરમાં શ્રીરામકૃષ્ણદેવની મૂર્તિની સામે અર્ધો કલાક બેસીને આવ્યો છું એટલે મન કંઈક શાંત થયું છે, નહીંતર આ છરીથી હું એનું ખૂન કરી નાંખવાનો હતો.'

'હા, સ્વામીજી, વાત એમ છે કે હં તેને ખબ જ પ્રેમ કરતો હતો. તે પણ મને અત્યંત ચાહતી હતી. અમે લગ્ન કરવાનાં હતાં. અચાનક મેં તેને બીજા યુવાન સાથે જોઈ. તપાસ કરતાં ખબર પડી કે હવે તેની સગાઈ યુવાન સાથે નક્કી થઈ છે. મેં તેને પૂછ્યું તો કહે, 'હા,

'પણ તારે કોઈનું ખૂન શા માટે કરવું પડે.?'

મોઢું ખુલ્લું રાખીને આ મધનાં ટીપાં ખાવા લાગ્યો. આ

કથા સાંભળીને ધૃતરાષ્ટ્ર વિદ્વરને પૂછે છે કે 'વિદ્વર ક્યાં છે

આ બ્રાહ્મણ ? શું ખરેખર આવું હોઈ શકે ?' ત્યારે વિદ્દર

કહે છે કે આપણે બધા જ એ બ્રાહ્મણ છીએ. કૂવો એ

એ મને વધારે પસંદ છે. હું તેની સાથે લગ્ન કરીશ.' આ સાંભળીને મને અત્યંત આઘાત લાગ્યો. એણે મારી સાથે પ્રેમનું નાટક કર્યું. મારી લાગણીઓનો ગેરલાભ ઉઠાવ્યો. હવે હું તેને જીવતી નહીં છોડું. આથી મેં બજારમાં જઈ છરી ખરીદી. તેને મારવા જતો હતો. અહીં આશ્રમ પાસેથી પસાર થયો તો મને એવું લાગ્યું કે જાણે મને કોઈ ખેંચી રહ્યું છે એટલે હું અવશપણે મંદિર તરફ ગયો. મંદિરમાં બેઠો. જાણે કોઈ મને કહી રહ્યું હતું. 'તું મારી સામે જો.'હું મૂર્તિની સામે જોવા લાગ્યો અને થોડી વારમાં મારું મન શાંત થઈ ગયું. પછી જયારે હું બહાર નીકળ્યો તો મારાં પગલાં એના ઘરને બદલે આપોઆપ મારા ઘર તરફ વળ્યાં. પણ પછી થોડા દિવસ બાદ પાછું એ જ ભૃત મગજ ઉપર સવાર થઈ ગયું. છરી લઈ નીકળ્યો. રસ્તામાં આશ્રમ તો આવે જ. ફરી એ જ અવશપણે મંદિરમાં ખેંચાયો. ત્યાં બેઠો. મન શાંત થઈ ગયું અને પાછો ઘેર ગયો. આજે ત્રીજી વાર એવું બન્યું છે. જાણે કોઈ પ્રચંડ શક્તિ મને અહીંથી આગળ જવા જ દેતી નથી. અહીં આવું છું અને મન શાંત થઈ જાય છે. પણ પછી બેચાર દિવસ પછી મન પાછું હતું એવું ને એવું જ ઉગ્ર બની જાય છે. એથી થયું કે તમને જો આ છરી આપી દઉં તો અનર્થમાંથી બચી જઈશ.' 'હા બેટા, ખરેખર તું બચી ગયો. ભગવાનની તારા ઉપર અનહદ કૃપા કહેવાય. નહીંતર આવેશમાં આવીને તું અધમ કૃત્ય કરી બેસત તો કેટલા બધા લોકો દુઃખી થઈ જાત અને તારું જીવન તો સાવ રોળાઈ જાત.' પછી તેને સ્વસ્થ કરીને સ્વામીજીએ સમજાવ્યું કે એ એનો પ્રેમ નથી, પણ ભયંકર આસક્તિ છે. તેમણે કહ્યું કે 'જો તેં ખરેખર એને પ્રેમ કર્યો હોત તો તેના આનંદમાં તારો આનંદ હોત. સાચો પ્રેમ કદી આવું ન કરે. તે તો પ્રેમી ખાતર પોતાના જીવન સુધ્ધાંનો ત્યાગ કરી દે તો આ તો એને તારી સાથેના સંબંધમાંથી મુક્ત કરવાની વાત હતી. પહેલાં તું જેના વગર એક ક્ષણ પણ રહી શકતો ન હતો તેને હવે તું મારી નાંખવા તૈયાર થયો. આ પ્રેમ નથી પણ પ્રેમની વિકૃતિ છે, એમાંથી જલદીથી બહાર નીકળી જા.'

અને પછી આખું જીવન બરબાદ કરતાં યુવાભાઈ-બહેનો કંઈ ઓછાં નથી. આવી ઘોર આસક્તિનું પરિશામ દુઃખમાં, ચિંતામાં, આત્મહત્યામાં અને જીવનની બરબાદીમાં આવે છે. સ્વામી વિવેકાનંદ 'કર્મ અને તેનું રહસ્ય' લેખમાં કહે છે. 'દુ:ખનું કારણ આ છે કે આપણે મોહમાં પડીએ છીએ, આપણે પકડાઈ જઈએ છીએ.' તેથી જ ગીતા કહે છે, 'સતત કાર્ય કરો, કાર્ય કરો, પણ આસક્ત ન થાઓ. તેમાં સપડાઓ નહીં. જેના માટે જીવાત્મા ખુબ જ ઝંખે તેવી પ્રિય વસ્તુમાંથી પણ અનાસક્ત થવાની શક્તિ તમારામાં જન્માવો. વસ્તુ છોડી દેવી પડે, ત્યારે ભલે ગમે તેટલું દુઃખ થાય છતાં પણ જયારે ઈચ્છા થાય ત્યારે છોડી દેવાની શક્તિ **કેળવો!**' સામાન્ય રીતે લોકો જેને પ્રેમ કહે છે તે પ્રેમ નથી, પણ એક પ્રકારની સોદાબાજી છે, વ્યાપારિક લેવડદેવડ છે. પ્રેમ કરનારાઓ એવું માને છે કે 'મેં એને આટલો બધો પ્રેમ કર્યો એટલે બદલામાં તેણે પણ મને આટલો જ પ્રેમ કરવો જોઈએ.' આવી વૃત્તિ હોય તો એ પ્રેમ નથી પણ સોદો છે. સાચો પ્રેમ તો બસ કશાયની અપેક્ષા વગર આપતો જ રહે છે. બદલામાં એને કશું પણ જોઈતું નથી. જેને કોઈ અપેક્ષા જ નથી તેને પછી દુઃખ કે નિષ્ફળતા મળે કેવી રીતે ? કંઈ જોઈતું હોય અને ન મળે તો દુઃખ અને નિષ્ફળતા છે. સ્વામી વિવેકાનંદ કહે છે, 'કોઈ પણ વસ્તુ માગો નહીં, બદલામાં કશાની અપેક્ષા રાખો નહીં. તમારે જે આપવાનું છે, તે તમે આપો. તે તમારી પાસે પાછું આવશે પણ અત્યારે તમે તેનો વિચાર ન કરો. તે હજારગણું થઈને તમારી પાસે આવશે, પરંતુ તમારું ધ્યાન તેના તરફ લાગેલું ન હોવું જોઈએ અને તો પણ આપવાની શક્તિ કેળવો. બસ, આપો અને ત્યાં જ એની સમાપ્તિ ગણો.' પ્રેમ ફક્ત આપવાનું જ જાણે છે, એની સાથે ત્યાગ સંકળાયેલો છે. એમાં નિઃસ્વાર્થતા અને ઉદારતા

પછી સ્વામીજીના સત્સંગથી એ યુવાન સન્માર્ગે વળી

ગયો, પણ આવા કહેવાતા પ્રેમની પાછળ પાગલ થતાં

રહેલી છે, જ્યારે આસક્તિમાં સ્વાર્થ અને સંક્રચિતતા છે. પ્રેમમાં સ્વાર્પણ અને ત્યાગ છે, આસક્તિમાં માલિકીપણાની ભાવના છે. પ્રેમમાં સદાકાળ સહજ પ્રસન્નતા છે. આસક્તિમાં ક્ષણિક આનંદ, પછી દુઃખ ને દુઃખ જ છે. પ્રેમ હંમેશાં ઊંચે ને ઊંચે લઈ જાય છે, તે છેક પરમાત્મા પાસે લઈ જવાની શક્તિ ધરાવે છે. જ્યારે આસક્તિ મનુષ્યને નીચે લઈ જાય છે, પરમાત્માથી દૂર ને દૂર લઈ જાય છે. પ્રેમ અને આસક્તિ વચ્ચેનો આ તફાવત સમજાઈ જાય તો પછી મનુષ્ય આસક્તિમાંથી જલદીથી મુક્ત થઈ શકે છે. જ્યાં સુધી આસક્તિ છે ત્યાં સુધી કદી સાચું સુખ કે શાંતિ મળી શકતાં નથી. આસક્તિનું ઉત્તમ ઉદાહરણ રાજા ભર્તૃહરિની અમરફળની કથા છે. એક સાધુએ રાજા ભર્તૃહરિને અમરફળ ભેટ આપ્યું. રાજાને પોતાની રાણી પિંગલા અત્યંત પ્રિય હતી, તેથી તેણે વિચાર્યું કે 'રાણી વગર એકલો હું અમર થઈને શું કરીશ, એના કરતાં એ ફળ રાણીને જ આપું.' આથી તેશે એ ફળ રાણીને આપ્યું. રાણી અશ્વપાલના પ્રેમમાં આસક્ત હતી, તેથી તેણે તે ફળ અશ્વપાલને આપ્યું. હવે અશ્વપાલ ગણિકાના પ્રેમમાં દિવાનો હતો. તેણે એ ફળ ગણિકાને આપ્યું. ગણિકાએ વિચાર્યું કે મારા જેવી સ્ત્રી આ ફળ ખાઈને શું કરશે ? એના કરતાં રાજા અમર થશે તો અનેક સારાં કાર્યો એમના હાથે થતાં રહેશે. આથી તેણે એ ફળ રાજાને આપ્યું. જ્યારે રાજાને એ ફળ પાછું મળ્યું ત્યારે તેમણે તપાસ કરાવી. તેમને બધી બાબતોની જાણ થતાં દુન્યવી પ્રેમ જોઈને તેમની આંખો ખૂલી ગઈ અને તેમને સંસાર પ્રત્યે વૈરાગ્ય આવી ગયો અને સાધુ થઈ ગયા. 'વૈરાગ્યશતકમ્'માં તેમણે આ વિશે એક શ્લોક લખ્યો છે કે 'જેનું હું ચિંતન કરું છું, તે મારાથી વિરક્ત છે, તે અન્યને ઇચ્છે છે અને વળી તે જણ પણ બીજામાં આસક્ત છે અને તે બીજું અમારામાં આસક્ત છે. તેને (રાણીને), તે મનુષ્યને (અશ્વપાલને), એ ગણિકાને અને મને ધિક્કાર હો,' આમ રાજા ભર્તૃહરિને સંસારની આસક્તિનો આવો અનુભવ થતાં એ જ ક્ષણે એમણે સંસારનો ત્યાગ કરી દીધો, પણ 96

આસક્તિનો જન્મ થાય છે અને તેનું પરિણામ સર્વનાશમાં આવે છે. ગીતાના બીજા અધ્યાયના ૬૨-૬૩ શ્લોકમાં શ્રીકૃષ્ણ ભગવાને આ અંગેની સ્પષ્ટ સમજતી આપતાં કહ્યું છે: 'વિષયોનું ચિંતન કરનારા પુરૂષોને પછી વિષયોમાં આસક્તિ ઊપજે છે. આસક્તિ વધતાં પછી વિષયોની કામના જાગે છે. કામનામાં અવરોધ ઊભો થતાં પછી ક્રોધ ઊભો થાય છે. ક્રોધ વધતાં મોહ થાય છે. મોહ વધવાથી સ્મૃતિભ્રમ થઇ જાય છે. સ્મૃતિભ્રમ થતાં બુદ્ધિનો નાશ થાય છે.' આમ, વિષયોનું ચિંતન એ આસક્તિનું મૂળ છે, અને સર્વનાશ એ તેનું પરિણામ છે. આવી આસક્તિમાંથી કેવી રીતે મુક્ત બની જળકમળવત રહી શકાય? આ માટે શું કરવું જોઇએ? - વધુ આવતા અંકે □ 'આધુનિક માનવ શાંતિની શોધમાં'માંથી સાભાર દિવ્ય જીવન 💠 વર્ષ ૧૩ 💠 અંક: ૬ 💠 જૂન-૨૦૧૬

સામાન્ય રીતે મનુષ્ય આસક્તિને લઈને ખૂબ દુઃખી

આવે છે અને ક્યાંથી આવે છે ? આ પ્રશ્નના ઉત્તરમાં

કહી શકાય કે આસક્તિ ગમે તે રીતે આવે છે અને ગમે

ત્યાંથી આવે છે અને ગમે તે વ્યક્તિને આવી શકે છે.

એક ચિંતકે હિન્દીમાં કહ્યું છે, 'आसक्ति कभी भी आ

सकती है, किसीको भी आ सकती है।' એવું नथी કे ते

સામાન્ય મનુષ્યને જ આવે છે. તે સંતો, ઋષિ-મુનિઓ

અને તપસ્વીઓને પણ આવે છે. આપણી

પુરાણકથાઓમાં આ અંગેનાં ઘણાં ઉદાહરણો જોવા

મળે છે. જડભરત મૃગલામાં આસક્ત થયા હતા,

વિશ્વામિત્ર મેનકામાં આસક્ત થયા હતા, પરાશર મુનિ

મત્સ્ય કન્યા સત્યવતીમાં આસક્ત થયા હતા,

નારદમુનિ વિશ્વમોહિનીમાં આસક્ત થયા હતા અને

આ દરેકને પોતાની આસક્તિનું ફળ ભોગવવું પડ્યું

હતું. ભોગ્ય પદાર્થોનાં દર્શન અને ચિંતનમાંથી

હવે પ્રશ્ન એ થાય છે કે આ અસક્તિ કેવી રીતે

થતા હોવા છતાં તેમાંથી મુક્ત બની શકતા નથી.

# શિવાનંદ કથામૃત

[ગુરુદેવ સ્વામી શિવાનંદજી મહારાજને આનંદ કુટીર હૃષીકેશમાં મળવા માટે અનેક આગંતુકો, મુલાકાતીઓ અને ભક્તો આવતા. તેઓ ગુરુદેવને વિવિધ વિષયો પર અનેક પ્રકારના પ્રશ્નો પૂછતા. ગુરુદેવ તેનો યોગ્ય જવાબ આપતા. આ પ્રશ્નો તથા તેના જવાબ ગુરુદેવની સાથે રહેતા સંન્યાસી શિષ્યો ચીવટપૂર્વક નોંધી લેતા. આ નોંધ એટલે શિવાનંદ કથામૃત. તેમાં ઘણી વ્યક્તિઓનો ફાળો છે. મુખ્ય ફાળો સ્વામી વ્યંકટેશાનંદજીનો છે.આ ઉપરાંત સ્વામી શિવાનંદ હૃદયાનંદજી, સ્વામી ચૈતન્યાનંદજી, સ્વામી સંતાનંદજી, સ્વામી ગુરુશરણાનંદજી, સ્વામી પરમાનંદજી તથા બીજાઓએ સેવા આપી હતી.]

#### જડ સાધના

સવારનો અભ્યાસનો વર્ગ પૂરો થયો હતો. શ્રીધર સ્વામીજીના 'સાધનામાં નમ્નતા અને અહંકારપણાની મહત્ત્વની જરૂરિયાત' અને 'સાધકમાં પવિત્રતા કેમ વધી શકે' તે પર બોધ આપનારાં પ્રવચનોએ વિદ્યાર્થીઓને વિચારતા કરી દીધા હતા. ગુરુદેવે તોફાની સ્મિત સાથે કહ્યું: ''શ્રીધર

સ્વામીજી, તમને એમ નથી લાગતું કે ઘણાં બધાંને અમૂલ્ય મદદ કરવા ઉપરાંત આ પ્રવચનો તમારા પોતાના વિચારો અને તમારા પોતાના વિકાસને સ્પષ્ટ કરવા માટે મદદ3પ બને છે!"

''પહેલાં તમે એમ કહેતા હતા કે જ્યાં સુધી મને ઈશ્વર-સાક્ષાત્કાર નહિ થાય ત્યાં સુધી પ્રવચન આપીશ

''હા, સ્વામીજી'' શ્રીધર સ્વામીજીએ કબૂલ્યું.

''તમારી વાતો હવે કેટલી ઉપયોગી સેવા આપે

નહિ'' ગુરુદેવે હસતાં હસતાં કહ્યું. શ્રીધર સ્વામીજીએ કંઈ જવાબ ન આપ્યો.

છે તે જુઓ. તમારી અને કૃષ્ણાનંદજીની વાતોએ ઘણા લોકોને લાભાન્વિત કર્યા છે, સાથેસાથે તમારા પોતાના વિચારો પણ વધુ સ્પષ્ટ બને છે. જયારે તમે પ્રવચન

માટેની તૈયારી કરો છો ત્યારે તે વિષય પર ઊંડો વિચાર કરો છો, સાથેસાથે તમને પોતાને આત્મનિરીક્ષણ માટેની સારી તક મળે છે."

''આ વિચાર-સ્વરૂપોને સતત ચાલુ-ઊભાં કરવાની ટેવ ફક્ત મંત્રના સ્ટેશ કરતાં પણ સાધનામાં વધુ ઉપયોગી બને છે. તમે 'ઓમ્ નમઃ શિવાય'ના જપનું સ્ટેશ કરો છો, તે નિઃશંકપણે ખૂબ સાર્ છે પણ મન તરત

જ જડ-નિષ્ક્રિય-સ્થિતિમાં સરી જાય છે અને જડ સાધના બની જાય છે. બીજી બાજુ જો તમે તમારી સમક્ષ વિચાર-સ્વરૂપોને રાખી શકો તો સકારાત્મક સભાનતા રહે છે. તમારે ગીતામાંથી થોડાક શ્લોકો બોલી તેમના ભાવાર્થ અને મહત્ત્વ-ભગવાન શું શીખવે છે, વ્યક્તિએ ઉપદેશોને આચરણમાં કેવી રીતે મૂકવા જોઈએ, તેમાં આવતો અવરોધ, તેને કેવી રીતે દૂર કરવો વગેરે - પર ધ્યાન ધરવું જોઈએ. આમ કરવાથી તમારું ધ્યાન ખૂબ સરસ થશે. આવા ધ્યાનની શરૂઆતમાં અને અંતે તમે જપ અને કીર્તન કરી શકો છો. પછી આ અદિતીય દિવ્ય

કરવાની જરૂર છે, તેની સાથે ધ્યાન પણ કરવું જોઈએ, પછી તે ગતિશીલ સાધના બની જશે. મૂક વક્તૃત્વ ગુરુદેવ શિષ્યો સાથે બાંધકામ વિષે ચર્ચા કરી રહ્યા હતા.

બીજે ક્યાંય જવાની પણ જરૂર નથી. આ પ્રકારની

સાધના માટે આ સ્થળ પોતે જ શ્રેષ્ઠ છે. કંઈક કામ

પરિસ્થિતિના ફેરફારની જરૂર નથી. અહીંથી

આનંદ આપની સાધના બની જશે."

બાંધકામ ચાલુ છે એવાં આપણાં આ વિશાળ બાંધકામોની બાજુમાં ખીચોખીચ ભરેલી જગાથી દૂર કેટલીક કુટીરો બાંધવી જોઈએ.

ધ્યાન માટે સુંદર અને સુઘડ કુટીરો હોવી જોઈએ. પાણીનું પાત્ર, થોડાંક પુસ્તકો અને ધાબળા સિવાય તેમાં કંઈ જ રાખવું ન જોઈએ.જેમને પ્રવૃત્તિથી દૂર થોડાક સમય માટે ધ્યાન કરવું છે એવા સ્વામી કૃષ્ણાનંદજી જેવા

જંગલમાં જગા પસંદ કરીને સાદી અને સુઘડ,

લોકોએ આ કુટીરોમાં આવવું જોઈએ. જમવાનું તેમને પહોંચાડવું જોઈએ એટલે તેમને તે માટેની કોઈ ચિંતા રહે નહિ. ત્યાં તેઓ કેટલાક દિવસો માટે તેમને ફરીથી કાર્યશીલ થવાની ઈચ્છા ન થાય ત્યાં સુધી પ્રબળ સાધના કરી શકે છે. ત્યાં એક ધ્યાનનો હૉલ હોવો જોઈએ. તે પણ વસ્તીથી થોડોક દર હોવો જોઈએ. તે પૂર્ણ રીતે સ્વચ્છ અને એક-બે ફોટા સિવાય ફર્નિચર વગરનો હોવો જોઈએ. હૉલની અંદર અને બહાર પ્રેપ્રી શાંતિ જળવાવી જોઈએ, જેની ઈચ્છા હોય તે હૉલમાં જઈ ધ્યાનમાં બેસી શકે તેની છૂટ હોવી જોઈએ." ''પછી હાલના ભજનહૉલ જેવો બીજો ભજનહૉલ હોવો જોઈએ, જેમાં ભક્તો જઈ ભજન ગાઈ શકે. ત્યાં હાર્મોનિયમ, તાનપુરા, તબલાં અને બીજાં સંગીતનાં વાઘો રાખેલાં હોવાં જોઈએ. જો તે મંદિરની પાસે હશે તો યાત્રિકો અને મુલાકાતીઓ પણ ભજન દ્વારા પ્રોત્સાહન અને આનંદ મેળવી શકશે." ''આ પ્રમાણે તે આખું સ્થળ જુદા જુદા યોગો અને ઉત્ક્રાંતિના વિવિધ તબક્કાની સમજૂતી આપતું સ્થળ બની રહે. ત્યાં જે લોકો આવે તેને બોલ્યા વગર યોગ શીખવવામાં આવે. તેની બાંધણી જ એવી હોય જે તમને પ્રોત્સાહન આપે." ''આપણી પાસે મંદિર અને યજ્ઞશાળા છે જ. અખંડ કીર્તન પણ ચાલી રહ્યું છે. બધા જ બ્રહ્મચારીઓએ અહીં વેદના નિયમો પ્રમાણે દરરોજ આહુતિ આપવી જોઈએ. મહામૃત્યુંજય મંત્ર અને મહામંત્રના હવન થવા

વ્યક્તિગત સ્વતંત્રતા એક રાત્રે ગુરુદેવ ભજનહૉલ તરફ જતાં રસ્તામાં ઑફિસ પર આવ્યા. એક સંદેશ આવ્યો હતો અને તેમને તે જોવો હતો. ''ઓમુકાર સ્વામીજી, અહીં મારાં ચશ્માં છે?'' ''હા, સ્વામીજી'' ઓમુકાર સ્વામીજીએ તરત જ જવાબ આપ્યો. ''હું એક ચશ્માં પર આધાર રાખતો નથી. જુઓ, મેં મારાં ચાલુ ચશ્માં મારી કુટીરમાં મુકેલાં છે, જો અહીં આ ચશ્માં રાખ્યાં ન હોત તો અહીંનું કામ ખોટી થાત. હું જયારે હૃષીકેશની બહાર જાઉં છું ત્યારેહું ત્રણ ચશ્માં રાખું છું. જો એક તુટી જાય તો તરત જ બીજાને ઉપયોગમાં લઈ શકાય. સમય બગડે નહિ, સેવામાં પણ ક્ષેઈ વાંધો આવે નહિ " ''પાકીટની બાબતમાં હું તે જ નિયમને અનુસર્ છું. જ્યારે અમે મુસાફરી પર જઈએ છીએ ત્યારે હું અમારી સાથેના પૈસાને ત્રણ ભાગમાં વહેંચી નાખું છું. એક પાકીટ સ્વરૂપાનંદજી સાથે અને બીજું આત્માનંદજી પાસે હોય. જો એકની પાસેથી ગુમ થાય તો બીજાથી કામ ચાલી જાય." ''તેનો બીજો પણ ફાયદો છે, જે લોકો મારી સાથે મુસાફરી કરતા હોય તેઓને કોઈ વસ્તુ જોઈતી હોય તો મારી પાસે પૈસા માગવા ન પડે. કેટલાક લોકો શરમાળ હોય છે. તેમને પૈસા માગવાનું ગમતું નથી, પણ હું તેમને જે કંઈ ખાવું હોય કે ખરીદવું હોય તે માટે પૂરી કાળજી રાખું છું એટલે હું તેમને પાકીટ જ આપી રાખું છું.'

દિવ્ય જીવન 💠 વર્ષ ૧૩ 💠 અંકઃ 💠 જૂન-૨૦૧૬

થશે."

તરીકે રૂ. ૧૦/- મૂક્યા.

જોઈએ. આ બધી પ્રવૃત્તિઓની લાંબા સમયે પ્રચંડ અસર

સાંભળી રહ્યા હતા. તેમણે તરત જ ગુરુદેવના પગ આગળ આશ્રમમાં એક કુટીર બનાવવા માટેના શુકન

મુર્તાસ્પુરના શ્રી ત્યાગરાજન્ ગુરુદેવનાં વચનો

#### અમૃતપુત્ર-૨૩

- શ્રીમતી રાજલક્ષ્મી દેશપાંડે

['અમૃતપુત્ર'ના અંશો પૂજ્યશ્રી ગુરુદેવ શ્રીમત્ સ્વામી ચિદાનંદજી મહારાજ સમક્ષ લોનાવલા-ખંડાલા અને દહેરાદૂનમાં વાંચવામાં આવેલા. મૂળ મરાઠી લેખન અને પછી હિન્દી ભાષાંતર શ્રીમતી રાજલક્ષ્મી દેશપાંડેએ કર્યું છે. તેમની અનુમતિથી આ ગુજરાતી ભાષાંતર દિ.જી.ના ગુરુભક્ત સાધકોની સેવાર્થે પ્રસ્તુત કરવાનો આનંદછે. -સંપાદક]

દરેક નાની નાની દૈનિક ઘટનાઓમાં સ્વામીજીનાં અલૌકિકત્વનાં દર્શન થતાં રહેતાં. શું આ બધાસદ્ગુણો આપને આ જજન્મમાં પ્રાપ્ત થયા હતા? કંઈક તો જનમથી જ હતા. કંઈક પારિવારિક

કંઈક તો જનમથી જ હતા. કંઈક પારિવારિક સંસ્કારોમાં મળ્યા હતા. થોડા સદ્ગુણોનું તેમણે જાતે જ ઉપાર્જન કર્યું હતું. ઉચ્ચ કોટીનો માનવ બનવાની હોડમાં

તેમણે જીવનમાં પ્રાપ્ત કર્યું છે. હિમાલયના કોઈ દુર્ગમ શિખર પર એકાંતવાસ અને ધ્યાન ધારણા કરવી, ઈશ્વર સાથે એકરૂપ થવું, તે જ આકાંક્ષા હતી.... આપની, પરંતુ દિવ્ય જીવનનો સંદેશ જન જન સુધી પહોંચાડવા

માટે તેમણે લોકસંગ્રહ કરવો પડ્યો. તેમણે કોઈ

દિવસ... 'મારી ભક્તિ કરો' તેવી અપેક્ષા રાખી જ

માનવી ધારે તો ભગવાન પણ બની શકે છે. આ પણ

નહીં… પરંતુ લોકો જ તેમની પાછળ આવતા… જેમ તરસ્યો માણસ ગંગા તરફ દોડતો આવે તેવું. એક દિવસ એક યુવાન તેમની પાસે આવીને બોલ્યો… 'સ્વામીજી,

મને મંત્રદીક્ષા આપો. હું આપનો શિષ્ય થવા માગું છું.' સ્વામીજીએ હસીને કહ્યું, 'તમો મંત્રદીક્ષા મારી પાસે જશા માટે ઈચ્છો છો ?'

'લોકો પાસેથી મેં આપના માટે ખૂબ સારું સારું સાંભળ્યું છે.'

'લોકો પાસેથી ?' અને ફરીથી સ્વામીજી હસી પડ્યા અને બોલ્યા : 'જુઓ, આવી કાને સાંભળેલી વાતો માની

લેવાની કોઈ જરૂર નથી. પોતાના ગુરુની પરખ પોતે… જાતે જ કરવી જોઈએ. તેમના વિચાર સાંભળો, વાંચો. સંભવ હોય તો તેમની વર્તણૂક જુઓ અને જો તેમનામાં કોઈ દુર્ગુણ નજરે ન આવે તો તેમનો ગુરુ તરીકે સ્વીકાર કરો. શું જયારે લગ્ન કરવાનું હોય તો લોકો વાત કરે એટલે જોયા-જાણ્યા વગર કોઈ લગ્ન કરી લે છે ? જે

છોકરી સાથે લગ્ન કરવાનું નક્કી કરવાનું હોય. વેવિશાળ કરતાં પૂર્વે તેની સાથે બેસીને વિચાર-વિમર્શ કરી, તેને જાણી જોઈ, સમજીને પછી જ લોકો બધું નક્કી

પછી જ જીવનસાથી નક્કી કરવો...

શિવાનંદજી કે ચિદાનંદજી... કોઈએ પણ કદીયે અંધશ્રદ્ધાનો પક્ષ નહતો લીધો. 'હું કહું છું માટે માનો' તે બંને આ વાતથી કોશો દૂર હતા. શિવાનંદ જન્મશતાબ્દી અને ડિવાઈન લાઈફ પ્રથમ આંતરરાષ્ટીય સંમેલન

કરે છે ને ? પહેલાં બધું પારખવું, કામ પૂરેપૂરું પાકું કરવું

શિવાનંદજી મહારાજનો જન્મશતાબ્દી ઉત્સવ હતો. ૧૯૮૬-૮૭ ને જન્મશતાબ્દી વર્ષ તરીકે ઊજવવામાં આવ્યું હતું.

૮મી સપ્ટેમ્બર, ૧૯૮૭ના રોજ સ્વામી

સ્વામી ચિદાનંદજીના પ્રત્યેક શ્વાસમાં ગુરુભક્તિની સુગંધ છે. 'શિવાનંદ' એ નામ તો આપને માટે પરબ્રહ્મથી પણ મોટું છે.

ગુરુદેવના જન્મશતાબ્દી વર્ષમાં સંકીર્તન, ભજન, સત્સંગ સમારોહના વિવિધ કાર્યક્રમો તો થવાના જ હતા, પરંતુ સ્વામીજી આ પ્રસંગ નિમિત્તે કંઈક ઠોસ-કાયમી કાર્ય કરવા માગતા હતા. દિવ્ય જીવન સંઘના વરિષ્ઠ સેવકોની મિટિંગમાં પટ્ટમડાઈ ખાતે અર્થાત્ ગુરુદેવના જન્મ... પ્રાકટ્ય સ્થળે એક વિશાળ સત્સંગ ભવન બાંધવાનો નિર્ણય લેવાયો હતો. આ સભાગૃહ માટે ઉદારતાથી દાન આપવા અપીલ પણ કરવામાં આવી… અને તે માટે આશ્રમમાં રૂપિયા પણ આવવા માંડ્યા. પરંતુ ચિદાનંદજી ચિંતનમાં ડૂબ્યા હતા. સ્વામી શિવાનંદજી ડૉક્ટર હતા. જગતનાં દુઃખ-દર્દ જોયા બાદ પોતાની એશ-આરામની જિંદગી છોડીને તેમણે સંન્યાસ લીધો હતો. જપ, તપ, ધ્યાનના માર્ગે પરમાત્મા પ્રાપ્તિ કરી હતી અને તે દિવ્ય અલૌકિક સુખ નિરામય આનંદ સૌ લોકોને મળે એટલા માટે શ્રદ્ધાયુક્ત જીવન જીવવાનો ઉપદેશ તેમણે આપ્યો હતો, પરંતુ આધ્યાત્મિક સાધનામાં પણ શારીરિક સ્વાસ્થ્યનું સ્થાન ખૂબ મહત્ત્વનું છે તે વાત તેઓ ભૂલ્યા ન હતા. ગેરૂ વસ્ત્રો ઉપર રુદ્રાક્ષ ધારણ કરવાના બદલે તેઓ સ્ટેથોસ્કોપ પણ રાખતા. સાધારણ ડૉક્ટરોનું આ અર્થોપાર્જનનું સાધન તેમના માટે સેવાનું સાધન હતું. સાધુ સંન્યાસી તથા લોકો હિમાલયના ચારધામની યાત્રાએ પગપાળાએ જ જતા, તેમની સૌની સેવા સ્વામી શિવાનંદજી મહારાજે કરી, લોકો તેમને એક આનો આપે. તો તેમાંથી એક પૈસાની દવા, એક પૈસાનું દધ, એક પૈસાનાં ફળ અને એક પૈસો દાનમાં કે પત્રવ્યવહાર... આ બધું સેવાર્થે... પોતાને-જાતને માટે કશું જ નહીં. આશ્રમની સ્થાપના થયા બાદ પણ અને વિટંબણાઓ હોવા છતાં... રોગીઓની નિઃશલ્ક સેવાને તેમણે હંમેશાં પ્રમુખ સ્થાન જ... કે મહત્ત્વ આપ્યું. હોસ્પિટલ... દવાખાનું ઊભું કર્યું. આશ્રમની વિવિધ સેવાઓ વચ્ચે રોગીઓની ચિકિત્સા, ઉપચાર માટે તેઓ સદૈવ સજાગ રહેતા. તેમના વિચારો સ્પષ્ટ હતા. સુરેખ હતા. તેઓ કહેતા, 'મંદિરમાં મંત્ર જપ, પૂજાપાઠ અને અર્ચના જેટલાં આવશ્યક છે, તેથી વિશેષ રોગીઓની સેવા પ્રત્યક્ષ નારાયણની સેવા છે, ગુરુદેવ એવા તો ડૉક્ટર હતા કે તેમની પાસે ઈલાજ કરાવ્યા પછી બીજા કોઈ ડૉક્ટર પાસે જવાની કોઈ દિવસ જરૂર જ લોકોને ન

ગ્રંથોમાં પણ લખ્યું. સ્વામીજીને યાદ આવ્યું... કે... એક વાર એક સંન્યાસી કોઈ માંદગીનો ઉપચાર કરાવવા ગુરુદેવ પાસે આવ્યો હતો. તેને તપાસીને ગુરુદેવે આવશ્યક દવાઓ પણ આપી. તેના ચાલ્યા ગયા બાદ ગુરુદેવને ધ્યાનમાં આવ્યું કે તે સાધુને અમૃતધારા આપી હોત તો વધુ સારું થાત. તેની વર્તમાન પરિસ્થિતિ માટે તે જ યોગ્ય છે. તેમના મનમાં વસેલો ડૉક્ટર બેચેન થઈ ગયો. દવા તો છે, પરંતુ દરદી ક્યાં ? તે દરદી ક્યાં ગયો હતો તે તેમને ખબર હતી. ફૂલચટ્ટી!... છ માઈલ દૂર... અને ગુરુદેવ દોડતા ત્યાં સુધી ગયા અને કહ્યું, ''ભગવાન ! આપને જે દવા આપી છે, તે ઉપરાંત આ અમૃતધારા તો ચોક્કસ લેજો તે સત્વરે શાતા આપશે. હું આપને આ આપવાનું ભૂલી ગયો હતો ત્યારે સ્થૂળકાય શરીરવાળા સ્વામી શિવાનંદજીને હાંફતા તે સાધુ જોઈ જ રહ્યો. ગુરુદેવ માટે તો આ પુજાનો એક ભાગ હતો. તેમનો પરમાત્મા પીડાઈ કેમ શકે! તેમના માટે તો તેની સેવા એ જ ઈશ્વરપૂજા હતી, કારણ તેમનો ઈશ્વર જ આજ તેમની સામે ધગધગતા તાવથી પીડિત હતો. પ્રાર્થના. ભજન, કીર્તન, નામસ્મરણથી શરીરના જ્ઞાનતંતુઓ માંસપેશીમાં એક પ્રકારની ચેતના, શક્તિ અને નવજીવન મળે છે, તેનો અનુભવ ગુરુદેવે કર્યો હતો. તેટલા માટે જ દિવ્ય જીવન સંઘમાં આધનિક વૈદ્યકીય જ્ઞાન અને આત્મજ્ઞાન પરસ્પર એકમેકનો હાથ પકડીને ચાલે છે. સ્વામીજીને અચાનક પ્રેરણા થઈ. ગુરુદેવનું જન્મસ્થાન પટ્ટમડાઇ આવશ્યક તબીબી સારવારની સગવડો વગરનું છે. ત્યાં એક સુંદર આધુનિક સર્વ-સગવડતા-સમ્પન્ન હોસ્પિટલનું નિર્માણ કરવામાં આવે તો આપણે ગ્રામલોકો માટે, અડોશ-

સ્વકીય અનુભવમાંથી જનસાધારણને કેવી રીતે

આહાર-વિહાર કરવો તે કહ્યું, સમજાવ્યું અને પોતાના

ાસ જરૂર જ લાકાન ન કરવામા આવ તા આપણ ગ્રામલાકા માટ, અડાશ-ના વૈદ્યકીય ગ્રંથો અને અનુ**સંધાન પાના નં. ૨૪ઉપર** દિવ્ય જીવન ❖ વર્ષ ૧૩ ❖ અંક∶ દ ❖ જૂન-૨૦૧૬

પડતી. તેટલા માટે જ તેમણે પોતાના વૈદ્યકીય ગ્રંથો અને

# શિંતન

- સંકલન : શ્રી પરમાનંદ ગાંધી

તેમનું જરઝવેરાત બચાવવા દોડ્યા.

### मम એટલे मृत्यः - न मम એટલે અभृत

વિદેહી કહેવાય એવા જનક રાજાએ કોઈ વાર અપરાધમાં આવેલા બ્રાહ્મણને સજા ફરમાવતાં કહ્યું કે 'મારા રાજ્યમાંથી નીકળી જા.' ત્યારે બ્રાહ્મણે કહ્યું, 'મહારાજ! તમારા રાજ્યની સીમા મને કહો તો મને ખ્યાલ આવે કે મારે કઈ સીમામાંથી બહાર નીકળવાનું છે.'

બ્રાહ્મણનું આ વચન અર્થસભર હતું. જનકના અંતરમાં અજવાળું થયું. તેને થયું કે, 'મારા બાપદાદાના રાજ્યમાં તો ઘણાં જનપદો છે કે તે મારા સ્વાધીન છે, પણ એમાં માર્ડ કાંઈ નથી અને આમ જુઓ તો મારા રાજ્યમાં શું છે ? મિથિલામાં પણ મારૂં કાંઈ નથી ને રાજમહેલમાં

પણ મારું કાંઈ જ નથી.

ગણાયા. દેહ હોવા છતાં વાસના માત્ર છૂટી ગઈ હતી. સંપૂર્ણ જીવનમુક્ત થયા હતા. એક વાર મિથિલાના રાજમહેલમાં બેઠા હતા. ત્યારે નગરીમાં આગ લાગી. નગરવાસીઓ જાન બચાવવા હાંફળાફાંફળા બની દોડવા લાગ્યા. અરે, નદીમાં સ્નાન કરવા કેટલાક સંન્યાસીઓ નદીકાંઠે મૂકેલી

લંગોટીઓ બચાવવા દોડ્યા તો અન્ય નગરવાસીઓ

આવું દર્શન તેને લાદ્યું અને પછી તે જનક વિદેહી

तद्धीरो भव वित्तवत्सु कृपणां वृत्तिं वृथा मा कृथा:।

(ભર્તૃહરિ) 'તો હે ભાઈ! ધીરજ રાખ, ધનવાનોની પાસે નિરર્થક યાચકવૃત્તિ ન રાખ. જો તો ખરો. ઘડાને મહાસાગરમાં નાખો કે કૂવામાં. તે તો સરખું જ જળ લેવાનો છે. (મતલબ તારા ભાગ્યનું હશે તે જ તને

कृपे पश्य पयोनिधावपि घटो गृहणाति तुल्ये जलम्॥

એટલામાં રક્ષકોએ મહેલમાં આવી જનક રાજાને કહ્યું ''મહારાજ, મિથિલા બળી રહી છે. વિચારમગ્ન બેઠેલા જનકે કહ્યું, 'मिथिलायां प्रदीप्तायां न में दहति किञ्चयन।' भिथिला अर्ण छे तो तेमां भारं કાંઈ બળતું નથી.'

જેશે બધું ત્યજવું છે એવા સંન્યાસીને તેના

મમત્વના લીધે લંગોટીનો મોહ છૂટતો નથી પણ જેને આત્મજ્ઞાન થયું છે તેવા મિથિલાનરેશ રાજમહેલમાં રહેવા છતાં મમત્વરહિત હતા. તેમને મન સમગ્ર રાજ્ય તુચ્છ હતું. કોઈએ સરસ કહ્યું છે. મમત્વ એટલે સંસાર અને મમત્વનો ત્યાગ એટલે મોક્ષ. આ અત્યંત સરળ

સમીકરણ છે. સંસ્કૃતમાં એક સરસ શ્લોક છે.

द्वयक्षरस्तु भवेन्मृत्युस्त्र्यक्षरे ब्रह्म शाश्वतम्। ममेति भवेन्मृत्यु न ममेति च शाश्वतम्।. મમ-અમાર્ છે-એવા બે અક્ષરનો શબ્દ જ મૃત્યુ છે. ન મમ - આ મારૂં નથી-એ ત્રણ અક્ષરનો શબ્દ જ અમૃત છે. તે જ શાશ્વત બ્રહ્મ છે. ઘડાની મર્યાદાથી વધુ ધન કોઇ ભરી શકે નહીં

> મળવાનું છે.) એક કઠિયારો, શિવભક્ત હતો પરંતુ તે હૃદયની ભક્તિથી રંગાયો ન હતો. તેની અનેક

ક્યારેય ઊતરતી નથી. એક વાર સાંજે જંગલમાંથી પસાર થતો હતો.

ઇચ્છાઓ હતી અને આવા લોકો પર શિવજીની કૃપા

તેના પગ ચાલતા હતા, જીભ ચાલતી હતી અને શિવ,

કરુણાનિધિ" તેવું તેનું મન વિચારતું હતું. યોગાનુયોગ એ જ વખતે આકાશમાર્ગે શિવ-પાર્વતી વિહારે નીકળ્યાં. પાર્વતીએ આ ભક્તની પ્રાર્થના સાંભળી. શિવને વિનંતી કરી, 'નાથ! તમારા ભક્તની આરજ પુરી કરોને !' ભગવાન શિવે કહ્યું, ''દેવી! એના કર્મ પ્રમાણે એને જે મળ્યું છે તે પૂરતું છે. ધન પણ કર્મ અને ધર્મને આધીનછે." ''એ તો ખરૂં, પણ કૂપા કરીને તેને કશુંક આપો'' પાર્વતીએ આગ્રહ કર્યો (અમૃતપુત્ર પાના નં. ૨૨ ઉપરથી ચાલુ) પડોશની પ્રજા માટે એક સાર્ સુખદ અને ગુરુદેવને પ્રિય તેવી સેવાનું સંકુલ ઊભું કરી શકીએ. બસ… જન્મશતાબ્દી વર્ષ માટેનો આ શુભ સંકલ્પ આશ્રમના શુભેચ્છકોની સાધારણસભા બોલાવીને આ વિચારનો પ્રસ્તાવ સત્વરે રાજી ખુશીથી સૌએ મંજૂર કર્યો. સત્સંગ ભવન કે સભાગૃહનો નિર્ણય માંડી વાળવામાં આવ્યો. જેમણે તે યોજના માટે મદદ કરી હતી તેમને પત્રો મોકલવામાં આવ્યા. 'તમોએ સત્સંગ ભવન-સભાગૃહ માટે મદદ મોકલાવી હતી… તેને બદલે હવે હોસ્પિટલ બને છે… આપનું ઉદાર ચરિત દાન આ કાર્ય માટે વાપરી શકાય ? આપની અનુમૃતિ છે ? જો આપની મંજૂરી ન હોય તો ખૂબ જ સન્માન અને ધન્યવાદ સાથે આપના પૈસા પરત કરતાં અમોને પણ આનંદ જ થશે.' પરંતુ આ પવિત્ર કાર્ય માટે ભલા કોણ ના કહે? દુનિયાભરમાંથી દિવ્ય જીવન સંઘના અનુયાયી

શિવ, શિવ એમ સ્ટણ કરતો ચાલતો હતો.

''ભોળાનાથ ! કુબેર ભંડારી તો તારો મિત્ર છે.

તારા એક જ ઈશારે મારા ધનભંડાર ભરાઈ જશે, કૃપા કરો

□ 'સરગમ'માંથી સાભાર શિવાનંદ સેવામંદિર માટે સ્વયંસેવકોનું કર્તવ્ય બજાવ્યું. ભક્તોની આર્થિક સહાયથી ઈમારતના નિર્માણ માટે

સામાન, બીમાર માટે દવા, આવશ્યક સાધન-સામગ્રી

હંમેશાં કર્યું છે. હૉસ્પિટલ માટે એક ગાંધી નામની

સ્વામીજીએ અસ્પૃશ્યતા નિવારણનું કામ

શંકરે કહ્યું, ''જુઓ ત્યારે, હું તેના માર્ગમાં

કઠિયારો જતો હતો તેનાં થોડાં પગલાં આગળ

ચાલતાં ચાલતાં કઠિયારાને ઠોકર વાગી. તે

શિવે કહ્યું, ''દેવી! આ વસુંધરા તો ધનથી

સોનામહોર ઉપર પડ્યો. સોનામહોર ઢંકાઇ ગઇ. તે

ઊઠીને ચાલવા લાગ્યો અને આ રીતે સુવર્ણમહોર લેવાની

ભરેલી છે પણ પ્રત્યેક જીવરૂપી ઘડાને એ ધન ગ્રહણ

કરવાની મર્યાદા છે. ધન સામે પડ્યું હોય તો પણ તેને

ભરી શકાતું નથી કારણ કે તેના ઘડાની મર્યાદા તેટલી

ભગવાન શિવજીએ સોનામહોર વેરી દીધી.

બધું આવતું જગયું.

જછે."

તેની તક ગઇ.

સોનામહોર વેરું છું."

હરિજન મહિલાએ સાડા ચાર એકર જમીન દાનમાં આપી. ચિદાનંદ સ્વામીજી પટ્ટમડાઈ આવ્યા. પવિત્ર ધૂળને મસ્તકે ચઢાવી. થોડાં વર્ષ પૂર્વે સ્વામીજી જયારે ભારત ભ્રમણમાં હતા, ત્યારે પટ્ટમડાઈમાં કોઈ સેવા સંકુલ ઊભું કરવાનો સંકલ્પ તેમણે કર્યો હતો. તે સંકલ્પ

આજે રુગ્શાલય-હૉસ્પિટલના સ્વરૂપમાં પૂરો થઈ રહ્યો

હતો. નીચે ઝૂકેલા સ્વામીજી ઉપર પવનની એક

લહેરખી... તેમને થપથપાવી ગઈ - માનો ગુરુદેવે સ્વામીજીને પોતાનો વહાલભર્યો આશીર્વાદ આપતો મંગલ સ્પર્શ કર્યો હોય. □ 'અમૃતપુત્ર'માંથી સાભાર

દિવ્ય જીવન 💠 વર્ષ ૧૩ 💠 અંકઃ 💠 જૂન-૨૦૧૬

ભક્તોના અગણિત હાથ આગળ આવ્યા. ડૉક્ટર્સ, નર્સ,

સેવકો, એન્જિનિયર્સ આવ્યા. સૌએ સાથે મળીને આ

### ચોગના જનક હિરણ્ચગર્ભ

- શ્રી જયેન્દ્ર ત્રિપાઠી

योगेन चित्तस्य पदेन वाचां मलं शरीरस्य च वैद्यकेन। योऽपाकोस्तं प्रवरं मुनिनां पतंजिल प्रांजिलरानतोऽस्मि॥

પૌરાણિક કથા અનુસાર પતંજલિ દ્વાપર યુગના અંતમાં થઇ ગયા. નથુરામ શર્મા તેમના વિશે ઉપરોક્ત શ્લોકમાં ઉલ્લેખ કરે છે. તે જણાવે છે કે યોગ દ્વારા ચિત્તનો, વ્યાકરણ દ્વારા વાણીનો, વૈદક દ્વારા શરીરનો

મેલ દૂર કરનાર મુનિઓમાં શ્રેષ્ઠ પતંજિલને હું બન્ને હાથ જોડીને પ્રણામ કર્; છું. આ પ્રમાણે ખરેખર તો પતંજિલ

ત્રણ શાસ્ત્રોના રચયિતા છે - (૧) યોગશાસ્ત્ર (૨) આયુર્વેદ (૩) વ્યાકરણ.

ભગવાન પતંજલિનો જન્મ ઉત્તરમાં ઇલાવૃત્ત

વર્ષમાં બ્રહ્માના દ્વિતીય પરાર્ધના શ્વેતવારાહ કલ્પના વૈવસ્વત મન્વન્તરના અદ્યાવીસમા દ્વાપર યુગના અંતમાં થયો હતો. પુરાણોમાં આ અંગે માહિતી મળે છે. તેમના પિતાનું નામ અંગી અને માતાનું નામ ગોણિકા હતું. બન્યું એવું કે એક વાર અંગી ઋષિ અને માતા ગોણિકા પુત્રપ્રાપ્તિ અર્થે સૂર્યને અર્ઘ્ય આપી રહ્યાં હતાં ત્યારે તેમની અંજલિમાં પાણી સાથે એક સર્પનું બચ્યું પણ આવી ગયું.

જન્મ લેશે. તે સર્પનું બચ્ચું જ સ્વયં શેષનાગ હતું. આમ, આ પ્રસંગ ઉપરથી તો એમ જ જણાય છે કે પતંજિલ સ્વયં શેષનાગના અવતાર હતા. એટલે જ વ્યાકરણના વિદ્વાન પંડિતો પતંજિલિના વાક્યોને इत्याह भगवान् शेष: કહીને

જયારે બન્નેએ સર્પના બચ્ચાને જોયું ત્યારે જળ પાછું

મૂકવા જતાં સર્પના બચ્ચાએ કહ્યું કે તે હવે તેમના ત્યાં જ

ઉલ્લેખછે. એક બીજી દંતકથા પ્રમાણે ગોણિકાની અંજલિમાં બાળક પડ્યું હતું. બાળકે માતાને ઉદ્દેશીને કહ્યું કે હું હવે તમારા ત્યાં જ જન્મ લઇશ. પછી એ જ પતંજિલ તરીકે જન્મ લઇને આવ્યા. તેમણે ગોનર્દ પ્રદેશમાં લાંબો સમય નિવાસ કર્યો હતો. તેથી તેમને ગોનર્દીય પણ કહેવાય છે. તેઓ એક ઉત્તમ વૈદ્ય પણ હતા. મહાભારતમાં લખાયું છે કે गोनर्द्रियः तु आह। એટલે કે वातिकं पैतिकं श्लेषिकम्। दिधत्रपुषं प्रत्यक्षो

અર્થાત્ કે - દહીં અને કાકડી જોડે ખાવાથી જવર થાય છે. કારણ કે વાત, પિત્ત અને કફના ઉપદ્રવથી શરદી ઉત્પન્ન થાય છે. આ ઉલ્લેખ પણ જોવામળે છે

ज्वर: ।

વળી, એક દંતકથા પ્રમાણે ગોનર્દ પ્રદેશમાં પાણિનિ પ્રાતઃકાળે સૂર્યને અર્ઘ્ય આપી રહ્યા હતા.

બરાબર તે જ વખતે તેમની અંજલિમાં એક સર્પનું બચ્ચું

પડ્યું. તે બાળક થઇ ગયું ત્યારે પાણિનિએ તે બાળકને પ્રશ્ન કર્યો કે તું કોણ છે? પણ તે ઉતાવળે ભૂલથી'को भवान्' ના બદલે 'कोर्भवान्' બોલી ગયા. બાળક પણ

બોલી ઊઠ્યો ત્યારે પાણિનિએ પૂછ્યું કે 'रेफ: कुत्र गतः' એટલે કે સર્પનો રેફ ક્યાં ખોવાઇ ગયો? તરત બાળક બોલ્યું કે રેફ તો તમે જ લઇ લીધો છે. કેમ કે તમે

'कोर्भवान'બોલ્યા હતા. પાણિનિ બાળકના જવાબથી

જવાબમાં 'सर्पोऽहम्' બોલવાના સ્થાને 'सपोऽहम्'

ખૂબ જ પ્રસન્નચિત્ત થઇ ગયા. તેથી જ બાળક અંજલિમાં પડ્યું હોવાથી પતંજલિ કહેવાયો. પ્રાચીન ગ્રંથોમાં પતંજલિનાં એકાધિક

નામોનાં દર્શન થાય છે, જેમાં ગોનદીયે, ગોણિકાપુત્ર, નાગનાથ, અહિપતિ, ફણિભૂત, ફણિપતિ, ચૂર્ણિકાકાર, પદકાર, શેષ, વાસુકિ, ભોગીન્દ્ર, અહિ ઇત્યાદિ. એવું કહેવાય છે કે આયુર્વેદાચાર્ય કનિષ્કની

હતો.

भागवत)

इदं हि योगेश्वर योगनैपुणं हिरण्यगर्भो भगवान जगाद् यत् ॥ ५-११-१३॥ (श्रीमद्

કન્યાને રોગમુક્ત કરી હતી, જેનો સમય ઇ. સ. ૨૦૦

હે યોગેશ્વર! આ યોગકૌશલ્ય જેને ભગવાન હિરણ્યગર્ભે કહ્યું હતું એ જ છે. ખરેખર તો હિરણ્યગર્ભ તરીકે બ્રહ્માજી ઓળખાય છે. તેનાં જ વિરંચિ, અજ,

યોગના કાયદાઓ આજનું જીવન દુઃખ અને સંતાપોથી ભરપૂર છે.

જો માણસ યોગના કેટલાક પ્રાથમિક સિદ્ધાંતોને પણ

અમલમાં મુકવા યત્ન કરે તો આવી વિક્ષુબ્ધ સ્થિતિમાં પણ

ચતુર્ભુજ ઇત્યાદિ નામ છે. આમ, હિરણ્યગર્ભ

મારી રીતે જીવન જીવી શકે. યોગ વડે પૂર્ણતા, શાંતિ અને શાશ્વત સુખ પ્રાપ્ત થાય છે. યોગના મહાવરાથી હંમેશાં તમારું મન શાંત જ

રહેશે અને તમારી શક્તિ, તાકાત તથા તંદ્દરસ્તીનું સ્તર ઊંચું આવશે. થોડા સમયમાં જ તમે ઘણું ઉત્તમ કાર્ય કરી

શકશો. જીવનના દરેક તબક્કે તમને સફળતા પ્રાપ્ત થશે. યોગ તમારા હૃદયમાં નવું બળ અને આત્મવિશ્વાસ પેદા

કરશે. તમારું શરીર અને મન તમારા કાબુમાં રહેશે. યોગ તમારા આવેગોને કાબુમાં રાખશે. તે તમારા કાર્યની એકાગ્રતા વધારશે. યોગની શિસ્ત

પ્રત્યેકના જીવનમાં અનેરી સુસંવાદિતા દાખલ કરે છે. યોગ દ્વારા માણસ ઈશ્વરને ઓળખી શકે છે અને માનવ તથા ઈશ્વરના સંબંધને પણ જાણી શકે છે.

35

અજ્ઞાનમાંથી જ્ઞાન તરફ, દુર્બળતામાંથી બળ તરફ, વિસંવાદિતામાંથી સંવાદિતા તરફ, ઈર્ષ્યામાંથી

યોગની શિસ્ત દ્વારા મન, શરીર અને વાણીના

અવયવો સંવાદિતાથી કાર્ય કરે છે. યોગના આરાધકને નવું જીવન, નવીન તંદ્દરસ્તી અને નવીન તત્ત્વજ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય છે.

જનાર ફક્ત યોગ જ છે. યોગ દુઃખીઓને દિલાસો,

નિર્બળને બળ, માંદા માણસને તંદ્દરસ્તી અને અજ્ઞાની

સત્તાલોલુપતા, ભૌતિક લાલસા, ઇન્દ્રિયોની ઉત્તેજનાઓ, સ્વાર્થ, ધનલોલુપતા અને નિમ્ન

બુભુક્ષાઓ માનવીના જીવનની સાચી શક્તિને દુન્યવી

ભોગો તરફ ખેંચે છે. જો માનવી સમજણપૂર્વક, દિલથી

યોગના સિદ્ધાંતોનું પાલન કરે તો તે દિવ્ય કીર્તિને ફરીથી

પ્રાપ્ત કરી શકે. યોગ પશુ જેવા સ્વભાવનું દિવ્ય સ્વભાવમાં રૂપાંતર કરી શકે છે અને અંતે તેને દિવ્ય કીર્તિ અને પરમાનંદની ટોચ પર મુકી દે છે.

પ્રેમ તરફ, અછતમાંથી તૃપ્તિ તરફ, ભિન્નતામાંથી એકતા તરફ અને અપૂર્શતામાંથી પૂર્શતા તરફ લઇ

લોકોને જ્ઞાન આપે છે.

હિરણ્યગર્ભ સાથે કરવામાં આવે છે તેવું પંડિતોનું માનવું છે.

સનતસુજાત વગેરે યોગીશ્વરો ગણાય છે.

યોગદર્શનના પ્રથમ આચાર્ય છે, એટલું જ નહીં પણ હિરણ્યગર્ભ શબ્દ જેમ બ્રહ્માજી માટે વપરાય છે તેમ

વિષ્ણુજી માટે પણ વપરાય છે. વિષ્ણુસહસ્નનામમાં હિરણ્યગર્ભ વિષ્ણુનું જ નામ છે. હિરણ્યગર્ભ પછી

કપિલમુનિ પંચશિખ, આસુરિ, સનતકુમાર,

આવી રીતે પતંજલિની પણ ગણના

- ગુરુદેવ શ્રી સ્વામી શિવાનંદજી

દિવ્ય જીવન 💠 વર્ષ ૧૩ 💠 અંક : ૬ 💠 જૂન-૨૦૧૬

#### વહાલા જોષીકાકાની વસમી વિદાય



ગીતા જ્ઞાનસરોવરના રાજહંસ ડૉ. નરેન બી. જોષી

આદરણીય ડૉ. નરેન જોષી સાહેબનું તા. ૨૦-૫-૨૦૧૬ની બપોરના સવા બે વાગ્યે મહાપ્રયાણ થયેલ છે.

ડૉ. જોષીકાકાના નામે ઓળખાતા ડૉ. નરેનભાઇની કર્મભૂમિ અમરેલી. અમરેલીમાં રૂક્ષ્મણી બાલમંદિરના સભાખંડમાં ૧૯૭૫ના અરસામાં સ્વ. શ્રી પ્રસન્નકુમાર મંકોડી, સ્વ. શ્રી ઉછરંગરાય સ્વાદિયાજી, પૂજ્ય સ્વામી અધ્યાત્માનંદજી મહારાજ, આદરણીય પૂજ્ય બાપુજી (ડૉ. શિવાનંદ અધ્વર્યુજી) અને દિવ્ય જીવન સંઘ, ભાવનગરનાં ભક્તમંડળની ઉપસ્થિતિમાં દિવ્ય જીવન સંઘ, અમરેલી શાખાની સ્થાપના પૂજ્ય ડૉ. નરેન જોષીના પ્રમુખપદે કરવામાં આવેલી.

પછી તો દર વર્ષે પૂજ્ય સ્વામી અધ્યાત્માનંદજી મહારાજ અમરેલી

પધારતા. ડૉ. નરેન જોષી સાહેબનું ઘર-શિવાનંદ આશ્રમ સમાન થઇ જતું. નાગનાથ મંદિરના ગણપતિ હૉલમાં અને કોલેજો શાળાઓ આઇટીઆઇ વગેરે અને અખાડામાં પૂજ્ય સ્વામીજીના યોગ વર્ગો અને પ્રવચનો થતાં.

ડૉ. નરેન જોષી સાહેબની નિશ્રામાં પૂજ્ય સ્વામી અધ્યાત્માનંદજી મહારાજની વ્યાસપીઠે અમરેલીમાં ગીતાજયંતી ઉત્સવ, ભાગવત કથા, શિવપુરાણ, દેવી ભાગવત કથાઓ આયોજાઇ.

શ્રી સ્વામી શિવાનંદ જન્મ શતાબ્દી પ્રસંગે નીકળેલી ગુરુપાદુકાની યાત્રા પ્રસંગે અમરેલીમાં 'શિવાનંદ માર્ગ' ઘોષિત કરવામાં આવ્યો જે આજે પણ છે.

અને એક દિવસ ડૉ. નરેન જોષી સાહેબનાં અન્નજળ અમરેલી ખાતે પૂરાં થયાં. તેઓ સ-પરિવાર ભાવનગર આવીને વસ્યા. યુવાન દીકરો અને ધર્મપત્નીની વિદાય પ્રસંગે ડૉ. જોષીકાકાની સ્થિતપ્રજ્ઞતાનાં દર્શન થયાં.

શ્રીમદ્ ભગવદ્ગીતાના ઊંડા અભ્યાસી, જ્ઞાન સરોવરના રાજહંસ સમાન જોષીકાકાએ અમરેલીમાં સ્મશાન અને મંદિરોનો જીર્શોદ્ધાર કરાવ્યો. સદા સખાવત અને ઉદારતાના મૂર્તસ્વરૂપ ડૉ. નરેન જોષીકાકા છેલ્લાં વીસેક વર્ષથી ગુજરાત દિવ્ય જીવન સંઘના પ્રન્યાસી (ટ્રસ્ટી) હતા. ગરીબ લોકોને આપવામાં આવતી નોટબુકો માટે પણ તેઓ ઉદાર ચરિતે યોગદાન આપતા હતા.

ધીરે ધીરે તેમનું શરીર નાદુરસ્ત થતું ગયું, પરંતુ મન એકમાત્ર કૃષ્ણાશ્રય અને ગીતામય હતું. ખૂબ જ શાંતભાવે શુક્રવારે ૨૦-૫-૨૦૧૬ના બપોરના ૨.૧૫ કલાકે તેમણે અંતિમ શ્વાસ લીધા.

વહાલા ડૉ. નરેન જોષીનો દેહવિલય થયો છે; પરંતુ તેમની ચેતના તેમની બંને પુત્રીઓ શ્રીમતી કલ્પનાબેન પંડ્યા અને શ્રીમતી ગાયત્રીનાં જીવનમાં અક્ષુણ્ણ ભાવે વહેતી રહેશે. વહાલા નરેન જોષી કાકાની સ્મૃતિને મૂક વંદના. તેમનાં સૌ પરિજનોને આ વસમી વિદાય સહન કરવાની પરમાત્મા શક્તિ આપો એ જ અભ્યર્થના. ૐ શાંતિ

- ગુજરાત દિવ્ય જીવનના સૌ ટ્રસ્ટીઓ અને શિવાનંદ પરિવારનાં પરિજનો

#### માન-અપમાન

### - શ્રીમતી રૂપા મજમુદાર

પજ્ય શ્રી સ્વામી અધ્યાત્માનંદજી મહારાજ કેટલાક ભક્તો સાથે એક જૈન મહારાજ સાહેબના પ્રવચનમાં ગયા અને સૌની સાથે છેલ્લી હરોળમાં સહજ રીતે બેસી ગયા. જયારે મુનિ મહારાજનું ધ્યાન તેમની તરફ ગયું તો તરત જ તેમણે તેમને સ્ટેજ પર આવી બેસવા માટે આમંત્રણ આપ્યું. તો એટલી જ સહજતાથી સ્ટેજ પર

પરિસ્થિતિમાં આનંદ. 'હર હાલમેં અલમસ્ત સચ્ચિદાનંદ હં I

સ્થાન ગ્રહણ કર્યું ત્યાં પણ ખુશી - અહીં પણ ખુશી - બધી

કૈવલ્ય કેવલ કુટસ્થ આનંદ હં I - જે સ્વામીજી હંમેશા કહે છે, તેની જ પ્રત્યક્ષ અનુભૂતિ આવી સરળતા-સહજતા કેવી રીતે સંભવી શકે?

ગુરુ ભગવાન શ્રી સ્વામી ચિદાનંદજી મહારાજ એક વાર લાંબી મુસાફરી શરૂ કરતાં પહેલાં પ્લેટફોર્મ પર કીર્તન કરાવતા હતા. ભક્તોએ તેમનો સામાન તેમની રિઝર્વ બર્થ પર ગોઠવી દીધો હતો. દરમિયાનમાં કોઈ

વેપારી વગર રિઝર્વેશને મુસાફરી કરતો હશે. તેણે

સ્વામીજીનો સામાન ખસેડી પોતાનો બિસ્તરો પાથરી

દીધો. ટ્રેન ઊપડવાનો સમય થતાં સ્વામીજી એક ગૃહસ્થ ભક્ત સાથે અંદર દાખલ થયા. વેપારી આ ગૃહસ્થને ઉદ્દેશીને કડવાશથી વ્યંગમાં કહેવા લાગ્યો કે પારકે પૈસે સંન્યાસીઓ પહેલા વર્ગમાં મુસાફરી કરે છે, જેથી અમને

જતા હતા પણ સ્વામીજીએ તેમને વાર્યા અને કહ્યું, 'એમની વાત સાચી છે. સંન્યાસીને સુખ-સગવડની જરૂર નથી' અને કોઈ પણ જાતના વિરોધ કે કચવાટ સિવાય

હાડમારી પડે છે. ગૃહસ્થ કડક શબ્દોમાં પ્રત્યુત્તર આપવા

પોતાનો કાયદેસરનો હક છોડી દઈ નીચે કરસ પર સહજ

पछी वेपारीने पस्तावो थयो. पोताना અપકૃત્યને આટલી સરળતાથી સહી લઈને અગવડતા

સ્વીકારી લેનાર સ્વામીજીની માફી માગી વેપારીએ તેમને તેમની જગ્યા પર આવી જવા વિનંતી કરી. વેપારીએ જ્યારે આગ્રહ કર્યો ત્યારે સ્વામીજી નિર્લેપ ભાવે પોતાની જગ્યા પર સુઈ ગયા.

આવી આશ્ચર્યજનક સ્થિતપ્રજ્ઞતા કેવી રીતે સંભવી શકે?

સદ્ગુરુદેવ સ્વામી શ્રી શિવાનંદજી મહારાજ તો વિનમ્ર બનીને સૌને પગે લાગતા. તેઓ દુરાચારી માણસોની પણ સેવા કરતા. ૧૯૩૦ની સાલમાં એક શિષ્યને તેમણે પત્રમાં લખ્યું હતું, 'ભલે મારી આજુબાજુ એવા માણસો હોય કે જેઓ મને ગાળ દેતા હોય, માર્ ું ઘસાતું બોલતા હોય, માર્ અપમાન કરતા હોય અને મને મારવા માટે મારા ઉપર હુમલો કરતા હોય, મારે તેમની સેવા કરવી છે. તેમને જ્ઞાન આપવું છે. હું તેમને ઊંચે ઉઠાવવા માગું છું. તેમના હૃદયનું મારે

આવી આંતરિક સ્થિતિ કેવી રીતે શકય બને? ત્યારે જ જયારે વ્યક્તિ માન-અપમાનથી પર હોય. માટે જ ભગવાન ગીતામાં કહે છે -

'જિતાત્મનઃ પ્રશાન્તસ્ય પરમાત્મા સમાહિતઃ I શીતોષ્ણસુખદુ:ખેષુ તથા માનાપમાનયો:॥ (૬,૭)

પરિવર્તન કરવું છે.'

'જે સફળતાથી વધુ પડતો ઉત્તેજિત થતો નથી કે દિલગીરીથી દુઃખી થતો નથી. જે અત્યંત પ્રતિકુળ સંજોગોમાં, માન કે અપમાનમાં, નિંદા કે પ્રશંસામાં, ધનવાન હોય ત્યારે કે ગરીબ હોય ત્યારે તેમ જ

ભાવે સ્વામીજી સુઈ ગયા.

જીવનની દરેક પરિસ્થિતિમાં મનને સમતોલ રાખે છે. પોતાના સ્વરૂપ પ્રત્યે સદા સભાન રહે છે, મનનાં તત્ત્વો અને રૂપાંતરોથી અપ્રભાવિત રહે છે, તે સંસ્કારના સુંદર ફૂલનું પાકું ફળ છે. તે એક પૂર્શ માનવ છે, જે ઈન્દ્રિયોના માર્ગે દોરાઈ જતો નથી, પણ મનની બધી જ ઈચ્છાઓને સ્વામી શિવાનંદજી કહેતા - 'અપમાન અને

છોડી દઈ આત્માથી આત્મામાં સંતુષ્ટ રહે છે.' ગાળ ! સાધકને મન એની ગણના કેટલી ? થોડા શબ્દો ગળામાંથી નીકળે છે અને થોડો અવાજ સંભળાય છે. આ અવાજ એટલે હવામાં થતાં થોડાં આંદોલનો ! આનાથી વિશેષ તેઓ શું છે ? તેમ છતાં આ ક્ષણિક આંદોલનો તમને ઊંચાનીચા કરી નાખે છે. તમને આકળવ્યાકળ બનાવી દે છે. તમે દિવ્ય જીવન ફગાવી દો છો. આ શં વિવેકબુદ્ધિની ગળે ઊતરે તેવી વાત છે? સાચો સાધક માન અને પ્રતિષ્ઠાને કંઈ જ મહત્ત્વ આપતો નથી. તે ફક્ત પ્રભુની દરકાર કરે છે.' સાધકે અપમાન અને નિંદા સહન કરવાની

નિંદા સહન કરી શકતો ન હોય તેની સાધના ફળી નથી એમ સમજવું. પ્રકૃતિનું ઉદાહરણ લઈએ. સૂર્યનારાયણની સવારી આવે છે, આખા જગતને પ્રકાશિત કરે છે. જો આપણા ઘરનાં બારી-બારણાં ખુલ્લાં હશે તો તે ઘરમાં સહજ પ્રવેશ કરી જશે, પણ જો તે બંધ છે તો તે બહાર જ રહેશે, તેમાં એને અપમાન નથી લાગતું. જયારે આપશે નાનાં-નાનાં કારણોને લઈને 'મારું અપમાન થયું' એમ

વિચારી સામેની વ્યક્તિ માટે ગ્રંથિ બાંધી દઈએ છીએ.

કેટલીક વાર સમયની સાથે આ ગ્રંથિ ઓગળી જાય છે

પરંતુ ઘણીવાર આપણી માફ નહીં કરવાની વૃત્તિના કારણે આપણા જ શરીરમાં શક્તિના અવરોધ પેદા કરીએ છીએ, જેથી શરીરમાં રોગનાં બીજ વવાય છે. આ માન-

ઉદિત થયું હશે તો જ કોઈ અપમાન કે અન્યાય કરવા પ્રેરાયું હશે. તે વ્યક્તિ તો નિમિત્તમાત્ર છે, મૂળ તો આપણું જ કર્મ છે, જે નિવૃત્ત થઈ રહ્યું છે. સહન કરીને આપણે મુક્તિ તરફ જઈ રહ્યા છીએ, માટે જ ભગવાને ગીતામાં કહ્યું છે -'માનાપમાનયોસ્તુલ્યસ્તુલ્યો મિત્રરિપક્ષયો : I સર્વારમ્ભપરિત્યાગી ગુણાતીતઃ સ ઉચ્યતે ॥ (૧૪,૨૫) શક્તિ મેળવવી જોઈએ. જો કોઈ માણસ અપમાન અને 'જે માન-અપમાનમાં સમ છે, મિત્ર અને વેરી પક્ષમાં પણ સમ છે તેમ જ સર્વ કર્મોમાં કર્તાપણાના અભિમાન વિનાનો છે એ પુરુષ ગુણાતીત કહેવાય છે.' માન-અપમાનનું કેન્દ્રબિંદ્દ અહંકાર છે. જયારે આપણો અહંકાર શૂન્ય થવા લાગશે, માન માગવાની જરૂર નહીં પડે, માન સામેથી મળશે ત્યારે આપણને તેની સ્પૃહા પણ નહીં હોય. આપણે માન-અપમાનથી પર થઈ, કોઈ

'Bear Insult and injury' 'અપમાન અને અન્યાય સહન કરતાં શીખો'

શાંતિ ભસ્મીભૃત થઈ ગયાં.

આ સુત્ર સમજવું અત્યંત આવશ્યક છે કારણ કે તેમાં આપણાં કર્મો કપાય છે. જો કોઈ પૂર્વનું સંચિત કર્મ

અપમાનની હોળીમાં અત્યાર સુધીમાં કેટલાય સંબંધો

હોમાઈ ગયા, કેટલીય વ્યક્તિઓ હોમાઈ ગઈ, કેટલાયનાં ભવિષ્ય હોમાઈ ગયાં અને કેટલાયનાં સુખ-

સ્વામી શિવાનંદજી એ એક સત્ર આપ્યું છે -

ચેતના આપણી પાસે ઉદાસ, નિરાશ કે રડતી આવી હોય તે આનંદથી હસતી-૨મતી રૂમતી-ઝૂમતી જાય તેવી ગુરુદેવ આપણને ક્ષમતા આપે તે જ પ્રાર્થના.

# વૃત્તાંત

- •તા. ૧-૫-૨૦૧૬ થી ૩-૫-૨૦૧૬, અમદાવાદ : •તા. ૮-૫-૨૦૧૬, નાસિક: શ્રી વસંત નાયક સ્મૃતિ
  - શ્રી દિવ્ય જીવન સાંસ્કૃતિક સંઘનો વાર્ષિકોત્સવ આ વર્ષે તા. ૨૯-૪-૨૦૧૬થી ૩-૫-૨૦૧૬ સુધી ઉત્સાહ અને
  - આનંદ સાથે સમ્પન્ન થયો. તા. ૧-૫-૨૦૧૬ ને
  - રવિવારના રોજ ગુજરાત દિવ્ય જીવન સંઘનું વાર્ષિક
  - સંમેલન યોજાયું. રાત્રે શાસ્ત્રીય સંગીત અને બીજી તારીખે
  - રાત્રે અવિસ્મરણીય એકપાત્રિય અભિનય ''સૂરદાસ' પદ્મશ્રી શ્રી શેખર સેન દ્વારા પ્રસ્તુત થયો. ત્રીજી તારીખે
  - પૂજ્ય શ્રી સ્વામી અધ્યાત્માનંદજી મહારાજનો ૭૨મો પ્રાકટ્યોત્સવ ભક્તિભાવપૂર્વક સંપન્ન થયો. (આ સમગ્ર
- વૃત્તાંત વિગતવાર મે-૨૦૧૬ના દિવ્ય જીવનમાં પ્રગટ થઇ ચૂક્યું છે.)
- તા. ૪-૫-૨૦૧૬ ને બુધવારે વહેલી સવારે પૂજ્યશ્રી સ્વામી અધ્યાત્માનંદજી મહારાજ અને ભક્તમંડળનું એક

• તા. ૪-૫-૨૦૧૬, મોટાં અંબાજી અને ખેડબ્રહ્મા :

- વિશાળ વૃંદ મોટાં અંબાજીનાં દર્શને ગયું. પાછાં ફરતાં બધાં બ્રહ્મલીન પૂજ્ય શ્રી સ્વામી ગુરુકૃપાનંદજી મહારાજના પવિત્ર આશ્રમે રામનગર કંપે રોકાયાં.
- સત્સંગ અને પ્રસાદ પછી સૌ ઢળતી સાંજે અમદાવાદ પાછા આવ્યાં. • તા. પ-પ-૨૦૧૬થી ૭-પ-૨૦૧૬,ઉજ્જૈનઃ
- આચાર્ય મહામંડળેશ્વર જૂના પીઠાધીશ્વર ૧૦૦૮ શ્રીમત્ સ્વામી અવધેશાનંદજી મહારાજના ભાવસભર આગ્રહથી
  - સ્વામા અવધશાનદજી મહારાજના ભાવસભર આગ્રહથા પૂજય સ્વામી અધ્યાત્માનંદજી મહારાજ અને આશ્રમના ભક્તોનું એક વિશાળ વૃંદ ઉજજૈન ગયું. ઉજજૈનમાં સૌ
  - પ્રભુ પ્રેમી સંઘના ઉતારામાં રહ્યું. ભગવાન શ્રી મહાકાલ, ભગવતી હરસિદ્ધીમાતાના દર્શન, ક્ષીપ્રા નદીનું સ્નાન,
  - સાંજે સંધ્યા આરતીનાં ભવ્ય દર્શન અને સાધુસંતો-મહામંડળેશ્વરોના દર્શન-સત્સંગનો પવિત્ર લાભ લઇ સૌ ભક્તિવિભોર થઇને પાછાં કર્યા

- તા. ૮-૫-૨૦૧૬, નાાસક : શ્રા વસત નાવક સ્મૃાત વ્યાખ્યાનમાળા નાસિક ખાતે છેલ્લાં પચાસેક વર્ષથી
  - ગોદાવરી તટે શ્રી રામઘાટ ઉપર આયોજાય છે; જેનો એક મહિના સુધી (૧ મે થી ૩૧ મે સુધી દર વર્ષે)
  - દરરોજ સાંજે ૩૫૦૦૦ થી ૪૦૦૦૦ લોકો તે પટાંગણમાં બેસીને લાભ લે છે. આ વર્ષે પૂજ્ય સ્વામી

અધ્યાત્માનંદજી મહારાજશ્રીને પણ આ

- વ્યાખ્યાનમાળામાં નિમંત્રવામાં આવ્યા હતા. પૂજ્ય
- સ્વામીજીએ મરાઠીમાં બે કલાક સુધી આપણાં પ્રાચીન શાસ્ત્રોની વિરાસત અને તેનો દૈનિક જીવનમાં વિનિમય વિષય ઉપર પ્રવચન કરી સૌને મંત્રમુગ્ધ કર્યા
- દૈનિકપત્રોએ લીધી હતી. • તા. ૯-૫-૨૦૧૬, મુંબઇ ઃ નાસિકથી પાછાં ફરતાં પુજય સ્વામીજી શ્રી ગૌરક્ષ આશ્રમ, બોરીવલી ખાતે

હતા, જેની નોંધ 'સકાળ' સાથે બીજાં અનેક

- પધાર્યા હતા. આદરણીય સંતશ્રી ગુલાબનાથજી મહારાજને ત્યાં સત્સંગ કરી સાંજે અમદાવાદ આવી પહોંચ્યા હતા.
   તા. ૧૦-૫-૨૦૧૬ થી ૧૧-૫-૨૦૧૬, દિલ્હી :
- તા. ૧૦-૫-૨૦૧૬ની વહેલી સવારે પૂજ્ય સ્વામી અધ્યાત્માનંદજી મહારાજ દિલ્હી પધાર્યા હતા, દિલ્હીના દ્વારકા અને હોજ ખાસ ખાતે સત્સંગ અને મહાપ્રસાદનું આયોજનથયું હતું.
- તા. ૨૦-૫-૨૦૧૬ : શિવાનંદ આશ્રમ સ્થિત
   ભગવાન શ્રી વિશ્વનાથ મહાદેવનો ૨૧મો પાટોત્સવ
   ખૂબ ભક્તિભાવપૂર્વક ધામધૂમથી ઊજવાયો. સવારના
  - ૭.૦૦ થી બપોરના ૧૨.૦૦ સુધી હોમાત્મક લઘુરુદ્રમાં સાત ભક્ત દંપતીઓએ બેસીને ધર્મલાભ કર્યો. સાંજે મહા-ભસ્મ-આરતી પછી મહાપ્રસાદ ભંડારાનો ૬૦૦થી વધુ ભક્તોએ લાભ લીધો. આ

રાત્રે નારાયણ સેવામાં સૌ દરિદ્રનારાયણોને પ્રમાણપત્ર સૌને તા. ૯ જૂનની સાંજે સમારંભમાં લાડુ, ભજિયાં, દાળ, ભાત, શાક, પૂરીનું જમણ પ્રેમથી આપવામાં આવ્યાં જમાડવામાં આવ્યં. • તા. ૨૧-૫-૨૦૧૬ થી તા. ૨૨-૫-૨૦૧૬, પટૌડી શિબિર ૨૦૧૬ના ડિસેમ્બરની ૧૦મી તારીખથી (હરિયાણા) : ક્રિકેટના ખેલાડી સુપ્રસિદ્ધ નવાબ ઑફ ૩૦મી તારીખ સુધી આયોજાશે. જે લોકો બેઝિક પટૌડીના ગામમાં બ્રહ્માકુમારીઝની સંસ્થાએ ૧૫મું આસનો સારી રીતે કરી શકતા હોય, સ્નાતક કક્ષાનો અખિલ ભારતીય ગીતા સંમેલન કર્યું. અનેક યુનિવર્સિટીઓના ઉપકુલપતિઓ, નિવૃત્ત ન્યાયાધીશો, વર્તમાન સરકારના અગણિત પદાધિકારીઓ, સંતો, • તા. ૨૩-૫-૨૦૧૬, અમદાવાદ : પૂજ્ય સ્વામી મહામંડળેશ્વરો અને અતિ વિશાળ સંખ્યામાં સમગ્ર ભારતભરમાંથી પધારેલા ભક્તોની ઉપસ્થિતિમાં પંજાબ, હરિયાણા અને ચંડીગઢના ગવર્નર શ્રી પ્રો. કપ્તાનસિંહજી દ્વારા દીપ પ્રજવલન અને ઉદ્ઘાટન પ્રવચન કરવામાં આવ્યું. ગીતાના કૃષ્ણ, ગીતામાં હિંસા-અહિંસા, ગીતાનો સાર, સાદ, ગીતાનું આહુવાન વગેરે વિષયો વિષદપૂર્વક ચર્ચવામાં આવ્યા. • તા. ૨૧-૫-૨૦૧*૬*, અમદાવાદ : ૩૭મો યોગશિક્ષક તાલીમ શિબિર આજરોજથી પ્રારંભ થયો. ગુજરાત, મહારાષ્ટ્ર, હિમાચલ-પ્રદેશ, આંધ્રપ્રદેશ ઉપરાંત અમેરિકા, પોર્ટ્ગલ અને રશિયા તથા લંડનના યોગ પ્રશિક્ષાર્થીઓ આ તાલીમ શિબિરમાં જોડાયા. પુજય સ્વામી અધ્યાત્માનંદજી મહારાજે યોગ પ્રશિક્ષણ સિવાય ભગવદ્ગીતા અને પાતંજલ સૂત્રોનું અધ્યાપન કરાવ્યું. ડૉ. વર્ષા દવે, ડૉ. અમીષ ક્ષત્રિય, ડૉ. • **તા. ૨૩-૫-૨૦૧૬, છારોડી** : છારોડી (સરખેજ-અશોક નિર્વાણ, ડૉ. ભાવદીપ ગણાત્રા, શ્રીમતી રૂપાબેન મજમુદાર, સુશ્રી સંગીતા થવાણી અને શ્રીમતી ચિદ્રરૂપિણી ક્ષત્રિય, ગાયનેકોલોજી, ઓર્થોપેડિક, શરીર વિજ્ઞાન અને આરોગ્યશાસ્ત્ર, આયુર્વેદ, રેઇકી, એજ્યુકેશન સાઇકોલોજી અને આહાર વિજ્ઞાનનું જ્ઞાન ૨૨૦ કલાકમાં આપવામાં આવ્યું. તમામ વિષયોની 39

દિવસે ગરમી ખૂબ હતી. આશ્રમ દ્વારા પશુપંખીને પાણી

અને દાશા માટે કૂંડાં વિતરણ કરવામાં આવ્યાં.

અભ્યાસ કરેલો હોય અને અંગ્રેજી માધ્યમમાં ભણી શકે તે સૌએ હમણાંથી જ પ્રવેશ માટે સંપર્ક કરવો. અધ્યાત્માનંદજી મહારાજના નિર્દેશનમાં ૭૮૫મા યોગાસન પ્રાણાયામ અને ધ્યાન શિબિરનું આયોજન તા. ૨૩-૫ થી ૧-૬ સુધી કરવામાં આવ્યું. આશ્રમના યોગશિક્ષકોની મદદથી આ વિશાળ યોગસત્રના સફળ સંચાલનમાં ફ્લેક્સિબિલિટીઝ, પ્રમુખ અને હળવાં આસનો, પ્રાણાયામ, ત્રાટક, ધ્યાન અને રિલેક્સેશનનું જ્ઞાન સંપાદન કરવામાં આવ્યું. તા. ૨૮-૫-૨૦૧૬ને શનિવારે રાત્રે દાબડા ઉજાણીમાં સર્વે યોગ મુમુક્ષુઓ સપરિવાર પધારતાં આશ્રમ પ્રાંગણ આનંદ કિલ્લોલથી પુલકિત થયું. દિવ્ય જીવન સાંસ્કૃતિક સંઘના ટ્રસ્ટી શ્રી પ્રકાશભાઇ સોનીએ યોગસત્રનો પ્રારંભ મંગળદીપ પ્રગટાવીને કરાવ્યો. યોગસત્રમાં શહેરના અગ્રગણ્ય ડોક્ટરો, એન્જિનિયરો, ISROના વૈજ્ઞાનિકો અને વિશાળ સંખ્યામાં બહેનોએ પણ ઉત્સાહપૂર્વક ભાગ લીધો. ગાંધીનગર રોડ) સ્થિત નિરમા યુનિવર્સિટીમાં દર વર્ષે ૩૦ થી ૩૫ નવા પ્રાધ્યાપકોની ભરતી કરવામાં આવે છે. ઊનાળુ વેકેશન દરમ્યાન આ તમામ પ્રાધ્યાપકો માટે 'ઓરીએન્ટેશન' કાર્યક્રમનું આયોજન કરવામાં આવે છે. આજરોજ આ નૃતન જ્ઞાનસત્રનો મંગળ પ્રારંભ થયો. પુજય સ્વામી અધ્યાત્માનંદજી મહારાજે દિવ્ય જીવન 💠 વર્ષ ૧૩ 💠 અંક: ૬ 💠 જૂન-૨૦૧ ૬

લેખિત, મૌખિક અને પ્રેક્ટિકલ પરીક્ષાઓ લેવામાં

આવી. ગુજરાત યુનિવર્સિટીની માન્યતા પ્રાપ્ત

હવે પછીનો ૩૮મો યોગશિક્ષક તાલીમ

રાત્રે ૮.૩૦ થી ૯.૩૦ વિશેષ સત્સંગ ૭૮૫મા યોગ ધ્યાન શિબિરની પૂર્શાહુતિ તા. ૧-૬-૨૦૧૬ વિશ્વ યોગ દિવસ - સવારે ૫.૩૦ થી ૬.૪૫ સામૃહિક યોગવર્ગ તા. ૨૧-૬-૨૦૧૬ ૭.૦૦ થી ૮.૦૦ દિવ્યાંગો - પ્રજ્ઞાચક્ષુઓ મૂક બધીર મિત્રો દ્વારા યોગ વર્ગ. શ્રી જગન્નાથજીની રથયાત્રા - સમય સાંજે ૪.૩૦ વાગ્યે. dl. €-9-209€ શ્રી ગુરુપૂર્ણિમા નિમિત્તે સાંજે ૬.૦૦ થી ૭.૩૦ સુધી શ્રી ગુરુ પાદ્કા પુજન dl. 96-9-509€ સત્સંગ અને ભંડારો (મહાપ્રસાદ) ગુરુભગવાન શ્રીમત્ સ્વામી શિવાનંદજી મહારાજની ૫૩મી પુષ્યતિથિ -• dl. 29-9-209€ આરાધના પર્વ. શ્રી ગુરુ પાદુકા પૂજન; સાંજે ૬.૦૦ થી ૭.૩૦ અને સત્સંગ • તા. ૩-૮-૨૦૧૬ થી ૧-૯-૨૦૧૬ : શ્રાવણમાસ નિમિત્તે પૂજ્યચરણ શ્રીમત્ સ્વામી અધ્યાત્માનંદજી મહારાજની વ્યાસ પીઠે શિવપુરાણ કથા. સમય દરરોજ સાંજે ૫.૩૦ થી ૭.૦૦ વાગ્યા સુધી. જન્માષ્ટમી મહોત્સવ ● તા. ૨૫-૮-૨૦૧૬ શ્રાવણી અમાવસ્યા, લઘુરુદ્ર સવારે ૯.૦૦ થી સાંજે ૬.૦૦ વાગ્યા સુધી, ● dl. 9-6-209 € મહાઆરતી-ભંડારો. શ્રી ગણેશ ચતુર્થી સોમવાર થી તા. ૨૨-૯-૨૦૧૬ સુધી ● તા. ૫-૯-૨૦૧૬ ગુરુ ભગવાન શ્રીમત્ સ્વામી ચિદાનંદજી મહારાજના જન્મ શતાબ્દી પ્રસંગ નિમિત્તે શ્રીગણપતિ હોમ અને શ્રીમદ્ ભગવદ્ગીતા અષ્ટાદશ પારાયણ -વ્યાખ્યાન - પુજયશ્રી સ્વામી અધ્યાત્માનંદજી મહારાજની વ્યાસપીઠે. શ્રીમદ્ ભગવદ્ગીતા યજ્ઞ (હોમાત્મક) dl. 23-6-209€ ગુરુ ભગવાન શ્રીમત્ સ્વામી ચિદાનંદજી મહારાજનો ૧૦૧મો પ્રાકટ્ય દિવસ. ● dl. 28-6-509 € સાંજે ૬.૦૦ થી ૭.૩૦ સુધી શ્રી ગુરુપાદુકાપૂજન. ૭.૩૦ વાગ્યે નારાયણસેવા અને મહાપ્રસાદ-ભંડારો. हिव्य ळवन ❖ वर्ष १३ ❖ अंधः ह ❖ ४ून-२०१ ह 35

શિવાનંદ આશ્રમ, અમદાવાદ ખાતે આગામી કાર્યક્રમો

દેહાવસાનના સમાચાર પ્રાપ્ત થવાથી પૂજ્ય સ્વામીજી ભાવનગર તેમના પરિવારનાં શોક સંતપ્ત પરિજનો

પાસે દિવંગતની આત્મશાંતિ અને પ્રાર્થના હેતુ ગુજરાત

દિવ્ય જીવન સંઘનાં ટ્રસ્ટી તથા શ્રીમતી પૂનમ થવાણી,

શ્રી ચંદ્રકાંત દક્ષીણી સાથે ગયા હતા.

ગુરુભગવાન શ્રીમત્ સ્વામી શિવાનંદજી મહારાજનો ૯૨ મો સન્યાસ દિવસ

આ પ્રસંગે 'પોઝિટિવ એટિટ્યૂડ' વિષય પર સાંજે ૪.૦૦

થી ૬.૦૦ વાગ્યા સુધી ઉદુબોધન કરી સૌને નવીન જીવન

તા. ૨૯-૫-૨૦૧૬, ભાવનગર: ગુજરાત દિવ્ય જીવન

સંઘના ટ્રસ્ટી આદરણીય શ્રી ડૉ. નરેન જોષીજીના

દિશાસૂચક માટે ખૂબ જ પ્રોત્સાહિત કર્યા.

તા. ૧-६-૨૦૧૬





# SUVARNAKALA®

Gold, Diamond & Jadtar Jewellery BIS Approved Jeweller

#### અમદાવાદ

સી.જી. રોડ

"નેશનલ પ્લાઝા", લાલ બંગલાની સામે, સી.જી રોડ, અમદાવાદ - 6

"વીનસ એમેડીયસ", જોધપુર ચાર રસ્તા BRTS બસ સ્ટેન્ડ સામે, સેટેલાઇટ, અમદાવાદ - 15

દિવ્ય જીવન 💠 વર્ષ ૧૩ 💠 અંક : ૬ 💠 જૂન-૨૦૧૬



# સ્વાદ અને **ગુણવત્તા**ની પરંપરા



શ્રેષ્ઠ ગુણવત્તાની પરંપરા દ્વારા દેશ-વિદેશના અસંખ્ય ગ્રાહકો સુધી પહોંચવાનો અમારો નિર્ધાર છે. ભારતીયતાનું સ્વાદ સભર ગૌરવ!



મસાલા • ઈન્સ્ટન્ટ મિક્ષ • બ્લેન્ડેડ મસાલા • હિંગ વગેરેની વિશાળ શ્રેણી અને પેક સાઈઝ



રામદેવ કૂડ પ્રોડક્ટ્સ પ્રા.લિ.

સ્પાઈસ વર્લ્ડ, સરખેજ-બાવળા હાઈવે, ચાંગોદર-૩૮૨ ૨૧૩, અમદાવાદ. • www.ramdevfood.com









બ્રહ્માકુમારીઝ સંસ્થા દ્વારા આયોજિત ૧૫મા આંતરરાષ્ટ્રીય ગીતાજ્ઞાન સંમેલનનું દીપ પ્રજ્વલન. પંજાબ, હરિયાણા અને ચંડીગઢના મહામહિમ રાજ્યપાલ પ્રો. કપ્તાનસિંહજી દ્વારા અભિવાદન અને ભ્રાતા બ્રહ્મકુમાર બ્રજમોહનજી દ્વારા પૂજ્ય સ્વામી અધ્યાત્માનંદજી મહારાજનું વિશેષ સન્માન (તા. ૨૨-૫-૨૦૧૬, પટૌડી - હરિયાણા)

# वैदिक काळापासून देश, धर्माला महत्त्व: स्वामी अध्यात्मानंद



य. म. पटांगण

सकाळ वृत्तसेवा

नाशिक, ता. ८ : हिंदुस्थान म्हणजे धर्म, संस्कृती, शील यांची सुंदर परंपरा असून, वैदिक काळापासून सर्वधर्मीय शास्त्रांनी देश आणि धर्माला प्राधान्य दिले आहे. प्रथम देश व नंतर समाज, असे मत स्वामी अध्यात्मानंद यांनी आज येथे व्यक्त केले.

देवमामलेदार यशवंत महाराज पटांगणावर सुरू असलेल्या माधवराव काळे स्मृती वसंत व्याख्यानमालेचे आठवे पुष्प गुंफताना ते बोलत होते. सायंकाळी पाऊस झाल्याने गुप्ते महाराज समाधी मंदिरात व्याख्यान झाले.

स्वामी अध्यातमानंद म्हणाले, "जगातील कोणत्याही धर्मशास्त्रात हिसेंचे समर्थन केलेले नाही. देशाला प्राधान्य देण्याऐवजी आज स्वार्थाला ते दिले जात आहे, हे आपले दुदैंव आहे. आज सर्वत्र मतलबी व स्वार्थ साधला जात असून, माणसामाणसांत धार्मिक वाद निर्माण केले जात आहेत. चांगली इमारत उभी राहण्यासाठी पाया भक्कम असावा लागतो. अविश्वासाच्या पायावर उभ्या असलेल्या इमारती फार काल टिकू शकत नाहीत. तंत्रज्ञानाच्या प्रगतीमुळे आज आपण सर्व वेगळ्या दुनियेत वावरत असलो, तरी त्याचा पाया आपल्या शास्त्रांनी घातला आहे. आपल्या शास्त्रांमागे विज्ञान असून, त्याचा शोध घेऊन आजच्या युवा पिढीने ते आत्मसात करण्याची गरज आहे. सध्या दुर्दैवाने तंत्रज्ञानाचा अतिवापर सुरू आहे. मात्र, अतितंत्रज्ञानाच्या वापरानंतर कफल्लक होणाऱ्या पुढील पिढीला शास्त्रच केवळ वाचवृ शकेल.

#### आजचे व्याख्यान

विषय :सायकल चळवळ- काल,
 आज आणि उद्या

🍩 वक्ते : किरण चव्हाण

🍩 वेळ : सायंकाळी ७.१५

નાસિક - મહારાષ્ટ્ર ખાતે શ્રી વસંતરાવ નાયક જ્ઞાનયજ્ઞમાં પૂજ્ય સ્વામીજીના ઉદ્બોધનનો સારાંશ - 'સકાળ' દૈનિક દ્વારા (તા. ૮-૫-૨૦૧૬)



શ્રી શિવાનંદ આશ્રમ, અમદાવાદ ખાતે ૭૮૫મા યોગ શિબિરનું <mark>ઉદ્ઘાટન દીપ પ્રજ્વલન,</mark> પ્રન્યાસી શ્રી પ્રકાશ સોની દ્વારા (૨૩-૫-૨૦૧૬)



શ્રી શિવાનંદ આશ્રમ, અમદાવાદ ખાતે ૩૭મો યોગશિક્ષક તાલીમ શિબિર શિક્ષકો અને સ્નાતકો (તા. ૨૧-૫-૨૦૧૬)

#### પ્રેમભાવ

ધિક્કાર એ હકારાત્મક ગુણ નથી. ધિક્કાર જેવી કોઈ ચીજ જ નથી. ધિક્કાર છે એનો અર્થ એવો થાય, પ્રેમ કે માયાળુપણું નથી. તેથી તે પ્રેમની ગેરહાજરીની સ્થિતિનો જ માત્ર નિર્દેશ કરે છે અને જે પ્રેમ અને દયાનો ભાવ કેળવે છે તેનામાં ધિક્કારનો ભાવ રહેતો નથી. પ્રેમભાવ આવે છે કે તરત જ ધિક્કારભાવ અદૈશ્ય થઈ જાય છે, કારણ કે જે હકારાત્મક છે તે વાસ્તવિક છે અને જે નકારાત્મક છે તે અવાસ્તવિક છે. જેમ જેમ હકારાત્મક ગુણ વિકસે છે તેમ તેમ નકારાત્મક ગુણ લય પામે છે.